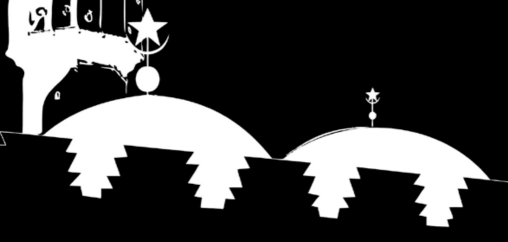
Massàlik al Jinàn

# Les Itinéraires du Paradis

Traité de soufisme





## Massàlik al Jinàn Les Itinéraires du Paradis

Traité de soufisme

Sous l'Égide de Cheikh Abdoul Ahad MBacké, Khalif Général des Mourides depuis 1968,

-fidèle à sa louable perspective de vulgariser le Patrimoine Glorieux et Inestimable de son vénéré Maître et Père KHADIMOU RASSOUL (le Serviteur du Prophète).

-soucieux de promouvoir sciences religieuses : Fiqh (Jurisprudence), Tawhîd (Science de l'Unité Divine), Taçawwuf (Soufisme), Adab (Règles de Bonne Conduite) et de dispenser une éducation religieuse, à la fois spirituelle, culturelle, sociale et morale,

Il assure ainsi à toutes les générations du monde musulman un Viatique suffisant, pour la confec- tion et la sauvegarde d'une personnalité musulmane correcte.

Puisse DIEU lui disposer davantage de moyens et revigorer éternellement sa volonté dans le service de CHEIKH AHMADOU BAMBA, pour que TOUBA, dans cette perspective, jouisse du rayonnement culturel et religieux dont parlait déjà son fondateur en l'an 1306.H/1888:

"Fais de ma demeure, la CITE BENITE de TOUBA, un Centre Académique, un lieu favorable à l'ouverture d'esprit et à des méditations saines qui sanctifient en permanence."

"Fais de ma demeure, la CITE BENITE de TOUBA, une CITE de perfectionnement et de redressement, un Centre d'enseignement et d'instruction approfondie."

"Fais de ma demeure, la CITE BENITE de TOUBA, un lieu de sanctification, un Temple de vérité, du respect de l'orthodoxie et une Cité du respect des préceptes Traditionnels et un lieu de protection contre l'hérésie".

### **TRADUCTION**

#### Le traducteur

SERIGNE SAM MBAYE, Docteur-ès Lettre en Arabe éminent érudit, professeur d'Université, conférencier et aussi une spécialité des grandes questions qui interpellent l'aspirant (al murîd). Sa formation, son itinéraire, son appartenance a l'une des familles les plus pieuses du Sénégal lui ont valu des talent d'une rareté qui défie toute ambition.

Il est maitre d'oeuvre de la traduction.

#### Les collaborateurs

Le cercle (Dahira) des Etudiants Mourides de l'Université de Dakar, en quête permanent de l'Agrément de DIEU par la grâce de celui à qui ils ont prête serment d'allégeance, en l'occurrence KHADIMOU RASSOUL, est groupe d'étudiant et d'universitaire de toutes les branches, qui n'ont pour viatique et ambition que les prescriptions du KHALIFE GÉNÉRAL des MOURIDES.

## Note sur l'auteur

En introduisant la plupart de ses ouvrages sur les Sciences Religieuses, l'auteur, en l'occurrence CHEIKH AHMADOU BAMBA, s'annonce en ces termes : "Ahmad, l'indigent spirituel, fils de Ah- mad..." ou "Ahmad, descendant de Habîballâh de la famille MBacké..." ou encore "MOUHAMMAD, fils de son maître spirituel MOUHAMMAD..."

De son vrai nom MOUHAMMAD ben MOUHAMMAD ben Habîballâh, CHEIKH AHMADOU BAMBA nous parvint de la Grâce de DIEU au mois du Muharram en l'an 1272.h, soit l'an 1855, à Mbacké, une localité située dans le Baol du Sénégal des royaumes.

Fondé par son grand père, le village porte le nom de la famille des MBacké dont la piété très connue leur valut une influence réligieuse particulière, un respect et une vénération pour la FACE de DIEU.

Hommes de haute culture et d'une orthodoxie stricte dans l'assimilation des valeurs culturelles Islamiques, ils firent du village des MBacké un centre académique et une capitale spirituelle.

Le père du CHEIKH, MOUHAMMAD MBacké, appelé Momar Anta Saly, était un éminent juriscon-sulte, un dévot qui enseignait le CORAN et les Sciences Religieuses ; sa mère, MARIAMA BOUSSO, grâce à sa piété, sa vertu et son scrupule, eut le privilège de répondre au nom de "Jâratu-l-Lâh" (voisine de DIEU) au milieu des siens.

Ses parents ont très tôt découvert en lui une perfection innée qui s'est traduite par des attitudes et des habitudes de piété, de bonne conduite morale, de dévotion, de solitude, de méditation et un comportement exécrant l'amusement, l'indécence et le péché.

Partout où il passa durant son cursus, après avoir parfaitement assimilé le CORAN, que ce soit pour l'acquisition des Sciences Religieuses ou Instrumentales comme la Grammaire, la Prosodie, la Rhé-torique, etc, on lui reconnut unanimement une perfection intellectuelle qui ne pouvait que résulter d'une lumière provenant de DIEU.

Jusqu'à l'an 1300.h (1882), il assurait l'enseignement auprès de son père et sa carrure intellectuelle lui avait permis, dans le cadre des fonctions que lui confiait, d'écrire dans certains domaines des Sciences Religieuses et Instrumentales pour les rendre plus accessibles.

Il composa à cet effet le "Jawharu-n-nafis" (le joyau Précieux) qui est une versification du traité de Jurisprudence de AL AKHDARI, le "Mawâhibul Quddûs" (les Dons du TRES-SAINT) qui est une re-prise versifiée de l'ouvrage de Théologie de l'Imâm AS-SANUSI intitulé "Ummul Barâhin" (La source des preuves), le Jadhbatou çijhâr (l'Attirance des adolescents qui est un ouvrage traitant particu- lièrement des articles de foi, le Moulayounnou soudour (adoucissement des cœurs qui reprend en versification le bidaya hidaya (le commencement de la bonne direction) de L'imam Al Ghazali ;Le Cheikh reprendra par la suite ce poème sous le titre de «Mounawirous Soudour» (L'illumination des cœurs) c'est un ouvrage qui traite du perfectionnement spirituel.

Plus tard, il composera bien d'autres ouvrages dans les domaines de la jurisprudence, de la théolo- gie, du soufisme ,de la bonne éducation, de l'Hagiographie, et dans d'autres branches du savoir comme la grammaire .

C'est ainsi d'ailleurs que dans cette présente édition, un choix judicieux en deux tomes a été fait sur les ouvrages des deux époques (C'est-à-dire avant et après 1301 H. (1883), date de la fondation du Mouridisme), à savoir :

Le "Tazawwudu-ç-çighâr" (Viatique des Adolescents)

Le "Jawharu-n- Nafîs" (Joyau précieux)

Le "Tazawwudu-sh-Shubbân" (Viatique de la Jeunesse)

Le "Mawâhibul Quddûs" (Dons du Très-Saint)

Le" Munawwiru-ç-çudûr" (Illumination des cœurs)

Le ''Maghâliqu-n-Nîrân wa Mafâtihul Jinân'' (Verrous de l'Enfer et Clés du Paradis)

Le "Nahju Qadâ' il Hâj" (Voie de la Satisfaction des Besoins).

Le rappel de son père à Dieu survenu une nuit de mardi du mois de Muharram de l'an 1300H (1882) à Mbacké du Cayor, non seulement venait lui ôter la tutelle de celui-ci à qui il obéissait reli- gieusement, mais allait révéler sa vraie physionomie mystique et spirituelle.

Le stade de dévotion à DIEU qu'il atteignit, malgré les hostilités que lui manifestaient les gens de son époque, démontre sans équivoque son appartenance au cercle "des hommes de DIEU".

Il n'était l'esclave ni des futilités du Bas-Monde, ni de l'Autorité Coloniale dominatrice, ni de celle des chefs païens de la vieille aristocratie locale.

Cette attitude d'un homme esseulé, dénonçant l'arbitraire et la corruption d'où qu'ils viennent et ne reconnaissant que la seule Autorité du MAITRE DES MONDES, allait marquer sa vie.

C'est ainsi qu'en réponse aux dignitaires qui, à la suite de l'oraison funèbre de son père, lui sug-gérèrent d'accepter d'occuper la fonction de conseiller du roi, il déclina cette offre du bénéfice de l'obligeance des sultans et écrivit :

"Penche vers les portes des sultans -m'ont-ils dits –afin d'obtenir des dons qui te suffiraient our toujours."

"DIEU me suffit –ai-je répondu –et je me contente de Lui et rien ne me satisfait si ce n'est la Religion et la Science."

"Je ne crains que mon ROI et ne porte mes espoirs qu'en Lui; comment disposeraisje d'ailleurs ma destinée entre les mains de ceux-là qui sont incapables de régler leur sort?"

C'était là un double défi lancé à la fois aux sultans à qui le CHEIKH rappelait leur servitude vis-à-vis de leur SEIGNEUR ALLAH et à l'élite de l'orthodoxie musulmane dont il dénonçait la complaisance.

Quant aux grands maitres de la gnose de son époque animés du dessein de l'éprouver, ils ne tar- dèrent pas à découvrir leurs lacunes, sans toutefois arriver à sonder les profondeurs de sa spiritualité.

Ses confrontations avec l'administration coloniale représentaient cependant l'un des aspects les plus importants de son hagiographie.

Au début du 19<sup>ème</sup> siècle, les exigences de l'industrialisation (recherche de matières premières et de marchés) et la volonté impérialiste de l'Europe ayant abouti à la colonisation ont dicté à la France une politique de conquête territoriale à partir des anciens comptoirs commerciaux.

Partout où il passa durant son cursus, après avoir parfaitement assimilé le CORAN, que ce soit pour l'acquisition des Sciences Religieuses ou Instrumentales comme la Grammaire, la Prosodie, la Rhétorique, etc, on lui reconnut unanimement une perfection intellectuelle qui ne pouvait que résulter d'une lumière provenant de DIEU.

Jusqu'à l'an 1300.h (1882), il assurait l'enseignement auprès de son père et sa carrure intellectuelle lui avait permis, dans le cadre des fonctions que lui confiait,

d'écrire dans certains domaines des Sciences Religieuses et Instrumentales pour les rendre plus accessibles.

Il composa à cet effet le "Jawharu-n-nafis" (le joyau Précieux) qui est une versification du traité de Jurisprudence de AL AKHDARI, le "Mawâhibul Quddûs" (les Dons du TRES-SAINT) qui est une re-prise versifiée de l'ouvrage de Théologie de l'Imâm AS-SANUSI intitulé "Ummul Barâhin" (La source des preuves), le Jadhbatou çijhâr (l'Attirance des adolescents qui est un ouvrage traitant particu- lièrement des articles de foi, le Moulayounnou soudour (adoucissement des cœurs qui reprend en versification le bidaya hidaya (le commencement de la bonne direction) de L'imam Al Ghazali ;Le Cheikh reprendra par la suite ce poème sous le titre de «Mounawirous Soudour» (L'illumination des cœurs) c'est un ouvrage qui traite du perfectionnement spirituel.

Plus tard, il composera bien d'autres ouvrages dans les domaines de la jurisprudence, de la théolo- gie, du soufisme ,de la bonne éducation, de l'Hagiographie, et dans d'autres branches du savoir comme la grammaire .

C'est ainsi d'ailleurs que dans cette présente édition, un choix judicieux en deux tomes a été fait sur les ouvrages des deux époques (C'est-à-dire avant et après 1301 H. (1883), date de la fondation du Mouridisme), à savoir :

Cette politique expansionniste rencontra au Sénégal de farouches résistances, tant du côté des chefs musulmans que de celui des thiédos (guerriers de l'aristocratie).

Mais en 1891, la conquête territoriale fut achevée dans un constat d'échec retentissant de toute la résistance armée au Sénégal. C'est alors que la France entreprit d'assimiler la colonie du Sénégal aux valeurs culturelles occidentales ; et pour y réussir, elle proposa sa religion et la suppression pure et simple ou, à défaut, la corruption du culte exclusif rendu à DIEU.

Elle mena alors un combat sans précédent, allant de l'éloignement (internement) au bannissement et à la déportation des guides spirituels pour démobiliser les fidèles.

Son aspiration profonde à DIEU et son amour ardent en vers l'Elude DIEU furent tels que DIEU lui révéla DIEU, selon son expression, et devant la Splendeur de sa GRANDEUR, il entreprit d'être fidèle au Pacte Primordial de soumission (à DIEU); alors, DIEU lui indiqua le Prophète qui est le Guide de la Voie de la Soumission.

Lorsqu'en 1301.h (1883) l'Elu lui parvint, il conclut avec le Pacte d'Allégeance pour la FACE de DIEU et ce dernier lui ordonna d'engager ses disciples dans cette Voie. Le Mouridisme était né. Ce fut à MBacké Cayor.

Ainsi le culte exclusif qu'il professait devenait public, car il commença à l'inculquer à ses disciples, c'est pourquoi il devint l'ennemi numéro un du pouvoir colonial.

Non seulement les foules affluaient vers lui, mais il fonda la ville de TOUBA pour mieux servir avec elles la Cause de DIEU.

Dans son ardeur spirituelle, il voulut accéder au rang des compagnons, serviteurs du Prophète, qui ont combattu à BEDR.

Ce "degré suprême" (Coran S.9 V. 20) dont parle le Coran à l'endroit des compagnons est obtenu par le sacrifice du sang versé en vue d'élever la Voix de DIEU.

Et l'abrogation de la prescription du sang versé, à cause du Pacte d'Allégeance, devait mener le CHEIKH dans la VOIE du combat spirituel qui est celle du sacrifice de l'âme et des biens pour la Cause de DIEU, dans le respect du sang des autres.

En 1312.H (1895), dans sa retraite spirituelle (I tikâf), le prophète lui signifia que le sang versé était abrogé et que le prix qui fait accéder à ce rang est une somme d'épreuves trop lourdes à la charge exclusive du postulant. Le pacte fut conclut et le Décret Divin le mit en confrontation avec ses ennemis contemporains pendant plus de trente deux ans durant lesquels il brava les exils, les brimades, les persécutions et les bannissements pour se raffermir dans la profession de l'Unicité de DIEU, ne reconnaissant qu'un Seul Maitre, DIEU et DIEU exclusivement. Il en sortit auréolé de succès.

Et de ce combat, il impétra le rang de SERVITEUR PRIVILEGIE DU PROPHETE. Autant le Pouvoir infidèle voulut, à travers l'exil au Gabon, celui en Mauritanie, les persécutions, les résidences surveillées à Thiéyène et à Diourbel, corrompe la foi musulmane, autant le CHEIKH, dans son mystère inviolable et son indépendance dans culte rendu à DIEU, a réhabilité l'Islam dans sa forme la plus authentique.

Partout dans le pays, le CHEIKH a revigoré la foi musulmane, redonné aux populations, sans la con-trepartie de leur sang, et leur dignité et leur personnalité. Il a de surcroît introduit le plus naturellement dans les mœurs, la soumission exclusive à DIEU et non à une quelconque autre autorité. Ainsi, la communauté musulmane retrouvait son âme.

Durant les trente deux ans d'épreuves, son itinéraire eut un impact sur ses œuvres, l'inspiration étant l'expression de l'état d'âme.

A partir donc de l'année 1313.h (1895), l'étape du combat contre l'infidélité fut marquée par une production inestimable de panégyriques envers l'Elu le Plus Pur (Al Muçtafâ), le choisi le Meilleur (Al Mukhtâr), des écrits d'action de grâce envers DIEU et son Prophète, de sagesses, d'Hagiographie, d'Oraisons Initiatiques, Incantatoires et Mystiques.

En 1346.h (1927), DIEU exauça ses vœux en le favorisant d'un séjour terrestre équivalent au nom- bre de versets de la "les Groupes" (Sûratu-z-zumar) dont l'issue

(le soixante douzième verset) est la récompense d'une vie entièrement dévoué à DIEU :

"Ceux qui auront craint leur SEIGNEUR seront conduits par groupes vers le Paradis. Lorsqu'ils seront en vue des portes, celles-ci s'ouvriront toutes grandes, les préposés leur diront : "que la paix vous suive! Vous avez été si vertueux, si purs. Entrez en cette demeure pour un séjour éternel". Les voix des bienheureux s'élèveront en chœur : "LOUANGE A DIEU"

Commission Culturelle du Dahira des Etudiants Mourides de l'Université de Dakar

## TABLE DES MATIÈRES

| Préambule                                                      | 19  |
|----------------------------------------------------------------|-----|
| Actes de dévotion par lesquels on vivifie le temps (l'oraison) | 28  |
| Chapitre du jeûne                                              | 30  |
| Chapitre du Wird                                               | 33  |
| Chapitre de l'évocation : Le DIKR ou répétition du Nom d'ALLAH | 36  |
| Chapitre sur la pratique de la méditation (FIKR)               | 43  |
| Chapitre de l'aumône et de la bonté fraternelle                | 47  |
| Lecture du Coran et Questions relatives                        | 52  |
| LA MYSTIQUE (musulmane)                                        | 58  |
| LES CRÉATURES                                                  | 63  |
| Satan                                                          | _   |
| L'âme charnelle                                                |     |
| Le bas-monde                                                   | _   |
| Les créatures humaines                                         |     |
| L'action                                                       | -   |
| LES VICES GRAVES                                               | -   |
|                                                                |     |
| Les vices apparents                                            |     |
| Les vices secrets                                              |     |
|                                                                |     |
| L'orgueil                                                      |     |
| La fierté                                                      |     |
| La présomption                                                 |     |
| L'ostentation ou le "suma", le "riya" le "ùjb"                 | -   |
| La jalousie ou le "hasad"                                      |     |
| La haine ou le "hiqd"                                          |     |
| La méchanceté ou le "giss"                                     |     |
| La pleurnicherie                                               |     |
| La passion pour le bas-monde                                   | -   |
| Le mauvais caractère                                           | -   |
| Le défaut d'impatience                                         | -   |
| ·                                                              | -   |
| LES QUALITÉS ET LA BONNE CONDUITE (OU LES ADAB)                |     |
| La conduite extérieure (vis-à-vis des hommes)                  | -   |
| La conduite intérieure (vis-à-vis d'ALLAH)                     |     |
| La reconnaissance envers ALLAH                                 | 106 |

#### Massaâlikal Jinân

| La longanimité                                              | 109 |
|-------------------------------------------------------------|-----|
| Les conditions de perfectionnement de l'invocation          | 116 |
| Les moments où ALLAH exauce les voeux                       | 117 |
| Lieux où ALLAH exauce les prières                           | 118 |
| Ceux à qui ALLAH exauce la prière                           | 119 |
| La reconnaissance envers ALLAH (suite)                      | 120 |
| Quelques oeuvres utiles sur la base des sourates coraniques |     |

## Au Nom d'ALLAH, le Clément, le Miséricordieux

- 1. AHMAD AL MBACKY, le disciple de son propre père, qu'ALLAH le mette dans le plus haut Paradis
- 2. Avec tous les croyants sincères ainsi que tous ceux qui professent l'exclusivité de culte à ALLAH, Amen
- 3. Celui-là dit : louange à ALLAH Qui exige de nous la sincérité des actions, l'observance des règles de la conduite pieuse<sup>1</sup>.
- 4. Celui qui considère en nous le cœur et les qualités spirituels et non ce qui n'est qu'apparent
- 5. Ensuite la paix suivie de salut sur celui qui intercédera demain en notre faveur
- 6. Celui qui est paré des vertus de la rectitude et qui est exempt des vices qui exposent au péril
- 7. MUHAMMAD, qui nous délivre de tristesse, salut et paix sur lui, sur sa Famille, sur ses Compagnons et sur toute la Communauté musulmane.
- 8. Que cette paix et ce salut durent tant que quiconque lutte contre Satan, contre son âme charnelle et contre sa passion profane, obtient le Paradis
- 9. Tant que l'être qui purifie son cœur de tous vices et défauts, acquiert la lumière et l'agrément d'ALLAH
- 10. Tant que celui qui ne s'attarde point sur les choses de ce basmonde, parvient à la "proximité" d'ALLAH, Vérité.

<sup>1</sup> al adab

- 11. Enfin, la Théologie se divise en deux parties essentielles et par conséquent, il existe deux sortes de théologie.
- 12. La première est verbale, consistant en paroles et la deuxième en connaissances et clairvoyance.
- 13. Celle-là est générale, tandis que celle-ci particulière.
- 14. A celle qui est générale, nous avons déjà consacré un ouvrage en vers
- 15. La prose en ayant été faite par **AL SANUSSI**, l'arrière petit fils de l'Envoyé très saint de notre Seigneur
- 16. Qu'ALLAH lui accorde en salut, paix et agréments, autant que le nombre de contingents existants dans le monde.
- 17. Quant à celle qui est particulière, c'est à elle que nous consacrerons ce présent ouvrage en vers
- 18. Les docteurs de la loi y ont déjà fait des ouvrages de valeur qui ont leurs secrets
- 19. Tel que notre Chef spirituel, le rénovateur et grand Imam AL GAZALI, l'éminent IBN ATA
- 20. Notre clairvoyant Chef appartenant à la famille **KUNTA**, le sauveteur des créatures, "pôle du Moulin"
- 21. Notre Chef, le Calife appuyé sur la Vérité du Seigneur des créatures, connu sous le nom de MUHAMMAD
- 22. Notre Chef commentateur du Coran : MUHAMMAD qui appartient à la tribu des **DEYMANI**
- 23. Ainsi que d'autres Grands parmi les illustres Chefs de cette science Qu'ALLAH nous réunisse avec eux, le jour de la résurrection
- 24. Mais leurs ouvrages, à cause de leur étendue démesurée, (ou de leur ancienneté), ont été abandonnés par la plupart des lecteurs de cette génération.

- 25. J'ai, quant à moi, choisi, tout en comptant sur l'assistance d'ALLAH, la mise en vers de l'ouvrage en prose de **AL YADÂLI**
- 26. Cette prose, étant le complément de la mystique (le sceau de la mystique), avait réuni tout ce que les anciens ont écrit.
- 27. J'ai fait un ouvrage contenant le remède de tout homme dont la passion mondaine a terni le cœur, l'a rendu spirituellement malade
- 28. Ce livre en vers abonnit l'état de tout débutant et même de celui de l'expérimenté qui n'est pas jaloux
- 29. Car un jaloux ne tire jamais profit des avantages d'un contemporain et il ne le suit jamais
- 30. La seule chose qui lui ferait plaisir, c'est d'apprendre sa mort subite dans les plus brefs délais.
- 31. Qu'ALLAH nous protège du jaloux, de tout ennemi et du négateur sceptique.
- 32. Dans cet ouvrage, j'ai vivifié ce que les gens, dans leur sommeil d'ignorance, ont rendu lettre morte
- 33. Espérant avoir, comme récompense, le plus grand bien avec mon frère prédécesseur **AL-YADÂLI**, dans les plus hauts lieux (du Paradis)
- 34. Je sollicite des prières de la part de tous ceux qui regarderont notre ouvrage, qui le liront et surtout ceux qui l'étudieront
- 35. Que toute personne y jetant un coup d'œil fasse, en notre faveur, la meilleure des prières jamais faite pour un serviteur
- 36. Car la prière profite au mort, dans sa tombe, profite au vivant et procure de belles récompenses aux serviteurs d'ALLAH
- 37. Je lui ai donné comme titre : **LES ITINERAIRES DU PARADIS** dans la versification de la prose faite par AL **DEYMANI**.

- 38. J'ai donné ici en vers tout ce que ce dernier a mentionné dans son ouvrage intitulé "Hâtimat-at-tasawwuf", (le complément du soufisme).
- 39. Ensuite j'ai puisé dans l'ouvrage mystique intitulé "Al dahab al ibrïz» (l'or pur) des questions très utiles pour compléter et hausser la valeur de cet ouvrage
- 40. Il m'arrive d'ajouter, quelques fois, d'autres "mas-ala" puisés dans d'autres ouvrages que les deux livres précités
- 41. Parmi d'autres tels que la "Revivification des sciences de la religion" et celui intitulé "Junnat-al-murîd" du saint personnage, (le chef estimé)
- 42. Mais quand je prononce le mot "il dit" sans expliciter un nom c'est du célèbre **GAZÂLI** qu'il s'agit
- 43. Quand il s'agit d'un autre parmi ces chefs notables, je le cite nommément
- 44. Partout où j'écris : "je dis", il s'agit de choses que je consigne selon l'esprit d'un texte de l'un de ces auteurs
- 45. Tout ce qui se trouve dans cet ouvrage est authentique. Suis-le donc avec confiance
- 46. Que ma faible renommée dans cette génération ne te pousse pas à refuser cette œuvre pie
- 47. Ne te laisse pas abuser par ma condition d'homme noir pour ne pas en profiter
- 48. L'homme le plus estimé auprès d'ALLAH, est celui qui le craint le plus, sans discrimination d'aucune sorte
- 49. La couleur de la peau ne saurait être cause de l'idiotie d'un homme ou de sa mauvaise compréhension
- 50. O toi qui es intelligent, n'abandonne jamais mes vers sous prétexte que je ne l'applique pas moi-même

- 51. Ne fais pas des avantages qu'ALLAH donne, une exclusivité aux seuls anciens, car tu serais ainsi borné et égaré.
- 52. Car il arrive qu'un homme d'époque récente connaisse de secrets qu'ignoraient un homme plus ancien.
- 53. "Une fine pluie peut en devancer une abondante, mais l'avantage est pour l'abondante et non pour la fine"
- 54. Toi qui méprise mon livre, n'oublie pas le texte du "hadith" qui dit : "ma communauté est comme la pluie; on ne sait quelle est la partie qui est meilleure; est-elle la première ou la dernière?"
- 55. Je l'ai mis en vers dans le but de servir les frères musulmans tout en espérant l'agrément d'ALLAH
- 56. C'est ALLAH, mon Seigneur, très généreux que je sollicite d'agréer mes actions
- 57. J'implore son pardon et sa miséricorde, ici-bas et à l'au-delà pour toute la communauté
- 58. J'espère que le Très-Haut dirige les masse dans la bonne voie, par cet écrit ; il est le tout puissant qui favorise Ses serviteurs
- 59. C'est de lui seul que j'attends la bonté de rendre ces vers tel un bouclier pour ceux qui les lisent contre tout blâme
- 60. De faire que cet ouvrage soit cause de notre salut et notre paix contre l'interrogation et la panique du rassemblement du jour du jugement
- 61. Que cet ouvrage nous procure les deux lumières par la Grâce et la Clémence d'ALLAH, dans ce monde et dans l'autre
- 62. Qu'ALLAH Très-Haut nous procure davantage, la droiture, la connaissance ésotérique et l'inspiration, grâce à cet ouvrage
- 63. C'est auprès de lui que je sollicite la protection contre les défauts et le blâme

- 64. C'est auprès de lui que je cherche la force pour appliquer sans faille, la Tradition de l'Elu d'ALLAH, le meilleur adorateur
- 65. Qu'ALLAH lui accorde salut et paix, qu'll l'accorde à sa Famille, à ses Compagnons et à tous ceux qui l'ont suivi
- 66. Nous cherchons refuge en ALLAH, au nom du Prince des "Pôles" contre IBLÎS, le chef des damnés
- 67. Contre toute autre créature qui se rebelle, contre le mal provenant d'un jaloux qui agit
- 68. Contre le mal de l'œil et de la langue d'un être humain et contre toute créature capable de nuire
- 69. Et de lui, le Très-Haut qui satisfait la créature qui se dirige vers lui, animé de désir
- 70. Que je sollicite le salut pour quiconque lit notre livre, pour celui qui y médite
- 71. Pour celui qui l'obtient (en possession), qui le loue, qui l'écrit ou l'emprunte
- 72. Je le sollicite au nom de notre ami, l'intercesseur, **AHMED** qu'AL-LAH lui accorde, tout le temps, salut et paix
- 73. Qu'll les accorde à sa Famille, à ses Compagnons et à tous ceux qui suivent ses traces jusqu'au jour des épreuves
- 74. Cet ouvrage se compose de trois chapitres précédés d'un préambule, il faut les considérer tous ensemble
- 75. Le premier chapitre traite des différentes sortes de comportements des personnes, énumérées et détaillées, selon les mystiques, et leurs rapports avec la Vérité (ALLAH)
- 76. Le deuxième chapitre étudie les graves défauts intérieurs ou extérieurs des personnes partout où elles se trouvent

- 77. La troisième analyse les règles de la bonne conduite légale ainsi que les vertus qu'elles visent; il faut les distinguer pour en tirer profit
- 78. Voici le moment d'aborder notre sujet, nous sollicitons le secours du Seigneur qui a nom "SALÂM"
- 79. Nous disons, après avoir commencé par la "basmala" la louange à ALLAH, la prière sur le Prophète, puis la "hawqala

## **P**RÉAMBULE

- 80. La science se divise, selon les savants, en deux parties, ésotérique et exotérique
- 81. L'exotérique régit l'action des hommes, l'ésotérique, les états d'âme
- 82. La première est connue sous le nom de "fiq'h" ou jurisprudence et la deuxième est appelée "tasawwuf" ou soufisme
- 83. Puis il est obligatoire à l'homme de commencer par le "fiq'h" avant d'aborder le soufisme
- 84. Quiconque omet le "fiq'h", périt ici-bas par le jugement des docteurs de la loi
- 85. Celui qui omet la deuxième, périra demain par le jugement du Seigneur Très-Haut
- 86. Il est donc obligatoire à tous les serviteurs de les rallier afin de réaliser la récompense escomptée
- 87. Celui qui applique le "fiq'h" et fait fi du soufisme est un véritable fripon. Il faut le savoir
- 88. Celui qui fait l'inverse, est un "zindîq"<sup>2</sup>, affirme-t-on.

<sup>2</sup> hérétique

- 89. Mais qui arrive à réunir les deux, (le "fiq'h" et le "tasawwuf") est un beau modèle; il faut suivre son exemple.
- 90. Cette affirmation a été faite par le grand Imam **MALICK** (qu'ALLAH lui fasse miséricorde et lui accorde son agrément).
- 91. Sache que la science et l'action constituent les deux moyens pour atteindre le bonheur éternel, oui!
- 92. Soucie-toi de ces deux principes en te débarrassant de tous les défauts, restant dans la pureté la plus absolue
- 93. Que tu sois sincère dans chacun de ces deux principes avec un culte exclusif. De la sorte, tu posséderas de belles particularités
- 94. Tu bénéficieras d'être compté parmi ceux qui suivent la Tradition de l'Elu d'ALLAH, (que le Créateur lui accorde salut et bénédiction)
- 95. Qu'il les accorde à sa Famille, à ses compagnons et à tous ceux qui suivent leurs traces en les imitant
- 96. Efforce-toi d'accomplir habituellement les dures et bonnes actions avec vigueur et éloigne-toi de la paresse
- 97. Conduis-toi de la manière du tu te serais conduit si tu savais que ta mort est très imminente
- 98. Si tu supportes ici, pendant un laps de temps, une quelconque peine dans la réalisation de ces deux principes
- 99. Tu seras sauvé, mon cher et tu te réjouiras éternellement demain dans le Paradis du Maître des cieux
- 100. Sache qu'une érudition accompagnée d'action constitue une illusion quand on est entaché de défauts, mais l'abandon de ces deux principes (science et action) sous la crainte
- 101. Des défauts ou avec manque de recueillement (le cœur non touché) font partie des illusions les plus dangereuses

- 102. L'ajournement du repentir pour crainte de récidive, constitue un piège tendu à l'homme par Satan, le rebelle<sup>3</sup>
- 103. Sache, frère, que la science est mieux que l'action, étant son fondement. Heureux est celui qui l'a acquise!
- 104. Mais cette science ne peut porter de fruits qu'avec l'application par la pratique, essaie donc de réunir les deux (science et action)
- 105. Un peu de bonnes actions fondées sur la science, a plus de récompense, sans doute, que beaucoup d'actions avec ignorance.
- **106.** La seule science utile est celle que la personne a apprise et enseignée exclusivement pour l'amour d'ALLAH Très- Haut
- 107. Mais non celle qu'elle a apprise pour les disputes et controverses, ni pour la gloire, et le prestige ou autres vanités
- 108. Non plus celle apprise pour des objectifs purement mondains, tels l'amour de l'autorité et l'accession à de hautes charges
- 109. Ni celle apprise, ayant pour but d'attirer les cœurs vers soi dans l'amour de ce bas-monde.
- 110. Quiconque a étudié la science (religieuse), fournissant les efforts nécessaires pour les objectifs précités
- 111. S'il ne se repent pas avant sa mort et sa vieillesse, s'il ne rectifie pas ses erreurs de jeunesse
- 112. Celui-là n'aura, le jour de "l'interrogatoire" et du règlement des comptes, blâme et châtiment
- 113. Car, sa science deviendra un argument contre lui ; il faut craindre et éviter cet argument.
- 114. La science utile est celle qui inspire au savant la crainte d'ALLAH, le Créateur des serviteurs

<sup>3</sup> qui se rebelle contre ALLAH

- 115. C'est cette science qui inspire l'humanité, l'ascèse, la bonne conduite, le sentiment de son insuffisance et l'attachement à ALLAH
- 116. C'est celle qui purifie son cœur, dompte sa passion mondaine et l'empêche de commettre des péchés, de transgresser les prescriptions du Créateur des mondes.
- 117. La science qui n'a pas ces qualités, ne protège personne d'être jetée demain dans les feux de la Géhenne
- 118. La meilleure des sciences dans leur ensemble, est sans controverse, celle qui traite de la théologie (profession de foi musulmane)
- 119. Puis vient l'exegèse coranique et ensuite la science de la Tradition prophétique ("hadît"), c'est l'opinion de AL **DEYMANI**
- 120. Après les trois précités vient la jurisprudence "al fig'h"
- 121. Et ensuite, viennent les connaissances culturelles qui sont des instruments telles que
- 122. La grammaire arabe, la prosodie, la rhétorique, la langue arabe, etc...
- 123. La meilleure des actions (religieuses) est celle dont le profit est multiple touchant le plus grand nombre possible de personnes, telle la science
- 124. Qui éloigne l'ignorance, écarte le mal et l'imperfection, ainsi que tout ce qui profite à l'homme sage dans sa foi
- 125. Aussi, l'action qui purifie le cœur et celle qui accomplie avec persévérance, fut-elle en faible quantité. Tel est l'avis du sage
- 126. Et toute action pénible et dure sur l'âme charnelle telle que la dépense des biens par rapport à une personne avare.
- 127. Le jeûne pour un vorace, la discrétion (le fait de cacher ses bonnes actions et ses qualités) pour une personne qui a la soif de célébrité et de précellence

- 128. La pire désobéissance<sup>4</sup> est celle qui endurcit le cœur et fait oublier ALLAH et Son adoration
- 129. La meilleure mention des Noms d'ALLAH ("dikr") est la lecture du Livre d'ALLAH (le Coran), avec compréhension et réflexion
- 130. Un seul verset lu avec réflexion est plus méritoire que la lecture de tout le Coran sans réflexion
- 131. Que cette lecture se fasse, le texte sous les yeux, ou en priant et à haute voix, cela, s'il ne risque pas de tomber dans l'ostentation
- 132. La prière facultative dans sa chambre a un avantage prestigieux, mieux dans la nuit et surtout dans sa dernière partie
- 133. La chose la plus souhaitable, aux yeux des morts, et de pouvoir revenir à la vie
- 134. Ne serait-ce qu'un tout petit laps de temps qui serait, pour eux, l'occasion d'accomplir un bienfait qui leur serait utile à leur retour dans l'autre monde.
- 135. Profite donc du reste de ta vie en regrettant le passé non utilisé dans les bonnes actions et précipite-toi dans la direction des œuvres pies
- 136. Avant qu'il ne soit trop tard ; ne néglige pas d'améliorer ton for intérieur en prenant soin de ton caractère
- 137. Sois, cher frère, parcimonieux dans l'emploi de ton temps, mettant à profit chaque instant de ta vie et chaque respiration
- 138. Sachant que le temps même d'une respiration de personne vaut une pierre précieuse sans égal
- 139. Avec quoi on peut acheter un trésor immense
- 140. Laisser passer ce temps sans bonnes actions est une grande perte le jour du Jugement dernier

<sup>4</sup> le péché le plus néfaste

- 141. Si par malheur tu le passes dans la désobéissance, voilà la plus grande catastrophe, c'est un dommage irréparable
- 142. Vivifie les heures de ta vie par les actions facultatives, après avoir accompli les obligations, en fuyant la négligence
- 143. Par les jeûnes et les répétitions des Noms saints d'ALLAH, par la méditation, avec persévérance
- 144. Par l'aumône, par les dépenses au profit des nécessiteux, tout cela exclusivement pour l'amour d'ALLAH, notre Maître
- 145. Fais toujours du bien, notamment dans les jours excellents et préférés, envers les plus proches et aussi envers les Grands<sup>5</sup>
- 146. Il convient de t'évertuer, tout le temps, dans les actions, avec la bonne intention, sans jamais te lasser
- 147. Il est de même considéré comme acte méritoire, le fait de faire parvenir la joie et les bonnes nouvelles aux musulmans, mais jamais la mauvaise nouvelle ou le mal
- 148. Réserve-toi, pour le jour du Jugement dernier, un viatique qui te serais utile, en pratiquant un des innombrables "wirds"
- 149. Fut-il peu, qui te serait demain d'un profit quelconque au jour de l'angoisse et de la peine
- 150. Il faut avoir soin de le faire discrètement, à l'insu des autres, tu seras ainsi félicité et loué le jour de la rétribution
- 151. Car la plupart des actions exhibés n'ont relativement pas assez de mérite ce jour-là
- 152. Satan le maudit, dis-je, a abusé des gens, c'est pourquoi ils s'occupent des choses qui ne peuvent leur attirer que du malheur
- 153. Ils s'occupent de la connaissance de choses qui ne leur seront d'aucune utilité, ni dans la tombe, ni dans le rassemblement de la résurrection

<sup>5</sup> les hommes du mérite

- 154. Ils s'occupent de choses qui ne les préservent guère du châtiment de leur Seigneur, le jour de l'angoisse et ils persistent dans leur insouciance et leur plaisir.
- 155. Toute science n'est pas utile, tous les érudits ne sont pas égaux
- 156. Il y a des sciences qui endurcissent le cœur, provoquent la fierté du savant et lui font oublier le Seigneur
- 157. De même, il y a des savants qui n'auront pour récompense, le jour du Jugement, que châtiment et réprimande
- 158. On lit dans le poème de notre **Cheikh AL-HILÂLÎ**, (qu'ALLAH le Très Grand, soit satisfait de lui)
- 159. "La vraie science est celle qui engendre la crainte d'ALLAH l'Omniscient; celui qui n'acquiert pas cette science n'est qu'un ignorant blâmable"
- 160. La science apprise dans le dessein d'être admiré ou loué, ne sert rien au serviteur le jour de la résurrection
- 161. Non plus celle apprise dans l'esprit de compétition, de rivalité ou de mystification
- 162. Ni celle apprise pour le plaisir de dominer, d'être seul à informer et à porter des jugements nuisibles
- 163. Ni celle que l'homme avait cherché dans l'intention de tenir ses frères croyants en servitude
- 164. Ni celle avec laquelle on passe le temps à jouer et à se divertir, ô mes frères, rendez-vous bien compte de la pertinence de ces propos
- 165. Ni celle qui remplit le cœur de jalousie, de rancune ou de fierté et qui éloigne le savant de la rectitude
- 166. Ni celle qui incite à la haine sourde ou manifeste, à la dispute, aux polémiques et controverses

- 167. Ni celle qui pousse l'homme à la folle présomption, à l'égoïsme, ou qui engendre la querelle et la dissidence
- 168. Ni celle qui suscite la colère, l'obstination dans l'erreur et dans l'égarement, dans l'antipathie et dans la lutte
- 169. Ni celle qui sert d'intrigue, de moyen pour détourner ou soutirer les biens d'autrui, de thésauriser l'argent et susciter du bavardage.
- 170. Non ! la science utile est celle qui fait connaître à l'homme ses propres défauts de manière claire
- 171. Qui l'incite à la longanimité, à la générosité, à la bonté, à la pureté, à l'honnêteté et au scrupule
- 172. A aimer la vérité, la retraite spirituelle, la méditation, la réflexion et l'application rigoureuse de des règles de bonne conduite
- 173. C'est celle qui donne à l'homme les bonnes qualités morales intellectuelles et spirituelles
- 174. Celle qui l'ouvre à la crainte d'ALLAH, le dispose à l'abandon (à ALLAH), à l'ascèse, à l'espoir bien fondé, à l'éloignement du grand monde, à l'attachement à ALLAH, de manière indéfectible
- 175. Celle qui exclut les désirs excessifs, l'envie et la pleurnicherie
- 176. Celle qui bannit la jalousie, la fierté, l'égarement, la haine et la présomption
- 177. Qui incite l'homme à la sagesse et à entretenir de bonnes relations avec les frères musulmans, sans jamais se lasse
- 178. La science ne peut que conduire l'homme vers la sagesse ou le pousser vers la perdition
- 179. Quiconque aide un chercheur de sciences ou de toute autre chose pour l'amour d'ALLAH, aura sa part dans tout ce que celui-ci aura acquis comme récompense

- 180. De même, celui qui aurait vendu une arme à un brigand embusqué qu'il connaît, tremperait dans les crimes et exploits de ce dernier.
- 181. La qualité de savant n'est pas attribuée à l'homme pour le plus grand nombre de relations qu'il débite, mais la science est une lumière résident dans le cœur
- 182. Cherche-la ayant uniquement pour but la face d'ALLAH, Très-Haut, tu aurais pour récompense des jouissances permanentes
- 183. Certes, celui qui ne craint ALLAH, n'est pas "âlim" quand bien même épuiserait-il toutes les disciplines de la science.
- 184. Si tu jouis de biens procurés par ALLAH tout en restant détourné de sa voie
- 185. Et que tu t'obstines dans cet égarement, sans te repentir résolument, tu seras, à coup sûr, jeté en enfer
- 186. N'utilise jamais les biens d'ALLAH, ta vie durant, tout en adorant autre chose en dehors de lui
- 187. Multiplie tes bonnes actions pour l'amour d'ALLAH autant que tu as besoin de Son aide
- 188. Agis pour ce bas monde en fonction du séjour que tu y feras par rapport à l'autre monde. Es-tu lucide ?
- 189. Agis pour l'autre monde en fonction du séjour que tu y feras. Celui qui fausse ce principe, est en déperdition
- 190. Agis pour l'Enfer (en désobéissant) dans la mesure de ta patience à supporter sa température si tu y était jeté
- 191. Si tu crains ton Seigneur l'Un, comme il se doit, chaque être vivant te craint pour cette raison.

# ACTES DE DÉVOTION PAR LESQUELS ON VIVIFIE LE TEMPS (L'ORAISON)

- 192. On recommande avec insistance, la prière facultative de six ou de deux "rakà" après celle obligatoire du coucher du soleil, cela est de l'autorité du meilleur Prophète
- 193. De même quatre "rakà" avant et après la prière du début de l'après-midi ("zuhr"), quatre avant, mais non après celle du milieu de l'après-midi ("al asr")
- 194. Ainsi, après celle de la pleine nuit ("isà"), les deux "rakà" dit "Tahiyatt al-masjid" (salutation pour la mosquée) par celui qui pénètre dans une mosquée, toutes ces prières sont bien appréciées.
- 195. Le "witre" est encore plus recommandé que toute autre Tradition prophétique, assurément, selon une opinion très répandue
- 196. Les deux "rakà" du "fadjr" ("salat-al fajr") qui, seuls, parmi les prières traditionnelles, peuvent faire l'objet d'un rappel, sont rendu très désirables. Cela est connu
- 197. On peut les rappeler dans le temps situé entre la levée évidente du soleil et le milieu du jour (voir **AL HILÂLÎ**)
- 198. Celui qui récite dans ces deux "rakà", les deux "surates" commencées chacune par le mot "alam" ("alam nasrah" et "alam tara") celui-là obtient une garantie contre tout ennemi qui pourrait lui nuire
- 199. Prier deux, six ou huit "rakà" après la levée du soleil, est un acte très apprécié, comme une prière surérogatoire
- 200. Celui qui prie deux "rakà" après la prière obligatoire du coucher du soleil, celui-là aura, pour ce fait, agi comme les élus
- 201. Celui qui en prie six, en ce moment, sans l'interrompre par quelque chose qui ne sied pas
- 202. Son action lui vaut, aux yeux d'ALLAH, l'adoration agréée de douze ans

- 203. Celui qui prie successivement quatre "rakà" avant et quatre après le "zuhr" (prière de début de l'apès-midi)
- 204. Cela lui confère une garantie contre la Géhenne et demain il ira vite au Paradis
- 205. Si tu prends l'habitude de prier quatre "rakà" avant la prière du milieu de l'après-midi, le Seigneur Tout-Puissant te fait miséricorde
- 206. Celui qui observe régulièrement la prière de la levée du jour<sup>6</sup>, ALLAH le protège et améliore son sort
- 207. Car cette prière se présentera le jour du Jugement dernier et le recommandera au Seigneur ; il sera heureux
- 208. Elle dira: "Seigneur, celui-ci m'a observé dans le bas-monde, il faut le protéger aujourd'hui"
- 209. Mais si tu la négliges ici-bas elle dira au Seigneur : "Celui-ci m'a négligé dans le bas-monde, il faut l'humilier pour cela"
- 210. Il est blâmable, aux yeux de certains docteurs, de prier plus de huit "rakà" après la levée du soleil
- 211. Car, disent-ils, cela n'est pas conforme à la Tradition du Prophète suprême, salut et paix sur lui
- 212. Sur sa Famille, sur ses Compagnons et sur toute la Communauté, que ce salut dure tant que le sage obéissant est au-dessus du pervers
- 213. La prière se fait la nuit à haute-voix, et le jour, à voix basse<sup>7</sup>
- 214. On tient, comme blâmable, de parler après la prière du matin "subha" jusqu'à la levée, encore plus nuisible de dormir
- 215. Si tu fais la prière du matin "subh" en assemblée et reste assis pour mentionner et évoquer les noms d'ALLAH

<sup>6 &</sup>quot;al-duhâ" ou "yoor yoor"

<sup>7</sup> comme les prières obligatoires

- 216. Jusqu'à la levée du soleil, tu as le même mérite qu'une personne ayant accompli les pélerinages majeur et mineur d'une manière parfaite
- 217. S tu observes le respect absolu du Seigneur dans les deux moments extrêmes du jour, il te protège durant le temps existant entre ces deux moments contre tout mal (contre toutes contraintes)
- 218. Il existe une divergence d'esprit pour savoir quel est le meilleur ; est-ce le grand nombre de prosternations ? Est-ce la longueur des stations ?
- 219. Les uns préfèrent l'un, les autres, l'autre, mais chaque groupe avance des arguments probants
- 220. Le nombre de prosternations est cause de la rédemption de nos péchés, d'après la relation du connaisseur
- 221. Les péchés s'effacent chaque fois qu'il s'incline ou se prosterne avec humilité et recueillement selon la tradition d'un informateur bien renseigné
- 222. Ses péchés tombent de dessus ses épaules et de sa nuque. Heureux celui-là qui réalise cette action un grand nombre de fois.
- 223. On rapporte aussi, cependant, que la meilleure manière de prier est d'effectuer de longs "rakà"<sup>8</sup>.

#### CHAPITRE DU JEÛNE

- 224. Quant à l'action de jeûner, elle est parmi les moyens les plus efficaces de chercher l'agrément et les faveurs d'ALLAH
- 225. Car il existe parmi les portes du Paradis une qui ne sera accessible qu'aux seuls jeûneurs ; sois laborieux dans les actions pieuses
- 226. MALICK, notre Imam, avait l'habitude de jeûner chaque mois trois jours

<sup>8</sup> de longues poses

- 227. Cela lui fait, grâce à la multiplication par dix qu'ALLAH accorde par sa bonté, comme s'il jeûnait tout le temps
- 228. On juge très désirable de jeûner sept jours, je parle de ceux-là qui sont disséminés dans l'année
- 229. A savoir le dix (10) du douzième (12°) mois (lunaire), le vingt sept (27) du septième (7°), le trois (3) et le dix (10) du premier (1°)
- 230. Le vingt cinq (25) du onzième (11e), le quinze (15) du huitième (8e), le huit (8) du douzième (12e); sois attentif à cette énumération
- 231. Quiconque s'habitue à jeûner ces jours-là, aura tout ce qu'il désirera.
- 232. On rapporte du Prophète, l'Elu d'ALLAH, sur lui la bénédiction de Celui qui l'a dirigé et choisi
- 233. Qu'il y a des avantages au profit de celui qui les jeûne : avantages que nous ne pouvons énumérer ici; tâche de les réaliser
- 234. On a recommandé comme désirable le jeûne de tout le mois de "rajab" (le septième 7e), de même que le "Muharram", le premier mois (le "tamkharit")
- 235. Ainsi les neufs premiers jours du douzième (12e) mois et tout le mois de "Sabâne" le huitième. Réfère-toi aux sources "le tamkharite" étant considéré comme le premier mois lunaire.
- 236. Ils sont unanimes sur la précellence du "Asuraa", dixième (10°) jour du premier (1er) mois lunaire sur le "tâsuaa" (la veille, neuvième, 9°)
- 237. Car la récompense y est plus grande; tache de les jeûner tous sans discontinuer
- 238. On a rapporté des choses qu'on dit avoir été tenues du Prophète, Chef des créatures, qu'il faut y pratiquer
- 239. A savoir le jeûne, la prière, les visites d'amour entre parents, le bain, l'aumône, la coupe des ongles, l'application du collyre

- 240. Aller voir un malade, rendre visite à un érudit, l'action de caresser la tête d'un orphelin musulman
- 241. La récitation de la surate "Al Ihlaas" (mille fois, 1000), la douzième (12e) des recommandations est le fait de préparer à la famille un repas copieux et succulent
- 242. On rapporte que le bain dans ce jour éloigne de nous la maladie et que le fait de l'application du collyre y écarte la cécité
- 243. Le festoiement de notre famille accroît et multiplie nos chances pour l'acquisition des biens, par la volonté d'ALLAH
- 244. Puis, le dixième (10e) jour du premier (1er) mois possède des particularités qui lui sont propres, selon le rapport du connaisseur
- 245. C'est ce jour où notre Seigneur avait pardonné à **ADAM**, le père des créatures humaines qui fut le premier prophète
- 246. C'est ce jour que l'Arche de **NOE**, nous a-t-on dit, s'était immobilisé sur la montagne dite Jôdî
- 247. La mer fendue en faveur de MOÏSE, JESUS-CHRIST naquit ce jour
- 248. C'est dans ce jour que FARAON fut noyé, de même la sortie des entrailles du poisson
- 249. Qui obtient aussi le même jour, le pardon d'ALLAH
- 250. Encore la sortie de JOSEPH du puits et **ABRAHAM** l'ami d'ALLAH y fut sauvé du feu qu'on avait allumé à son passif
- 251. L'ascension de l'éminent IDRIS et celle de Son Esprit (d'ALLAH) fidèle, **JESUS**, fils de MARIE
- 252. C'est ce jour qu'ALLAH a accordé à **DAVID** la rédemption de tout ce qu'il avait commis
- 253. C'est également ce jour qu'on habille la maison sacrée d'ALLAH que salut et paix soient accordés à tous ces Prophètes.

- 254. Ensuite sache que le jeûne ne consiste pas seulement à s'abstenir de manger et de boire ; ne t'abuse pas !
- 255. Que de jeûneurs parmi les gens, qui n'auront de leur jeûne, que la faim (et la soif)
- 256. La pratique du jeûne doit occuper tous les membres, tous les organes, qui doivent s'abstenir de tout ce qui entache le jeûne
- 257. Abstiens-toi de regarder tout ce qui est prohibé, de marcher dans sa direction, de l'écouter quand on en parle ou d'en parler toi-même
- 258. De même, le jeûneur doit s'abstenir de toute mauvaise pensée au même titre que le manger et le boire
- 259. Ne te gave pas trop à l'aube, ni au coucher du soleil, n'abuse pas des mets, cela te prive force récompenses.
- 260. Quiconque se remplit l'estomac d'aliments, l'arrose abondamment et dort profondément
- 261. Celui-là se rend l'égal des animaux car beaucoup de bien lui échappe; il perd et périt
- 262. Certains mangent comme un taureau au moment de la rupture et à l'aube
- 263. Jusqu'à ce que son ventre devienne lourd, et son cœur "obstrué" et assombri
- 264. Détourné, de la sorte, de la mention d'ALLAH, il croit avoir jeûné, mais n'obtiendra rien, le jour de la résurrection
- 265. Qu'ALLAH nous préserve d'illusion et de tout ce qui nuit dans le monde.

#### CHAPITRE DU WIRD

267. Si tu ignore l'histoire des "wirds", sache que l'objectif en est fort important

- 268. La place qu'il occupe dans la pratique pieuse se situe parmi les plus éminents actes de dévotion aux yeux de tous
- 269. Sa définition d'après les informateurs (inspirés) : c'est un acte d'adoration déterminé dans un temps régulier
- 270. Et le vocable dérive du mot "wird" qui signifie : stationner sur un point d'eau pour boire ou puiser
- 271. Chaque "wird" conduit le pratiquant vers l'enceinte scellé d'AL-LAH sans déviation
- 272. Peu importe que ce "wird" vienne d'AL JÎLANÎ<sup>9</sup>, de AHMAD AL TÎJÂNÎ ou d'un autre parmi les "qutbs" (pôles) qu'ALLAH soit satisfait d'eux
- 273. Car ils sont tous dans la bonne direction
- 274. Chacun d'eux appelle les aspirants et les incite à l'adoration du Maître du Trône, où qu'ils soient
- 275. Tous les "wirds" sont dans la rectitude et la probité ; garde-toi d'en mépriser ou d'en critiquer aucun, dans ta vie
- 276. L'origine du "wird" est, ou la révélation, ou l'inspiration, qu'AL-LAH (SALAM) réserve à ses privilégiés à qui ils conviennent
- 277. La révélation est l'apanage du prophète, l'inspiration, celui du saint
- 278. Le "wird" a pour fondement Son Livre révélé où il est disséminé (en fragments) et la Parole prophétique transmise en chaîne (par chaîne de garants)
- 279. Chaque Saint est cramponné au pan d'un prophète envoyé par l'Un, qui est la Vérité (ALLAH)
- 280. Tout prodige opéré comme miracle par un prophète peut être opéré comme charisme par un saint

<sup>9</sup> Cheik ABDL AL QADR

- 281. Car celui-ci est l'héritier de celui-là ; les prophètes constituent l'argument d'ALLAH contre les créatures, sache-le
- 282. Les saintes sont les preuves de l'authenticité de Sa religion et de Sa vérité constante
- 283. Les prophètes du Très-Haut sont impeccables, ses saints, quant à eux, sont protégés et honorés
- 284. Ils bénéficient tous (prophètes et saints) de la garantie absolue d'ALLAH, le Clément, comme l'ont si bien mentionné les tenants de la gnose
- 285. Néanmoins, la garantie des prophètes est inéluctable à la différence de celle des saints
- 286. Ce sont là les propos du **CHEIKH SEYYID AL MUKTAR** dans son ouvrage intitulé "Al Kaw Kabal waqqâd" (la planète lumineuse), cela, ne le conteste pas
- 287. Si tu prends "wird" tu dois y vouer respect et considération, ainsi tu gagneras les meilleurs avantages
- 288. Quant à celui qui nie l'importance ou l'utilité des "wirds" s'en moquant éperdument, et ce , par mépris ou par haine
- 289. Celui-là est un ignare borné, comme l'a affirmé **Ibnou ATÂ** dans le texte de "AL HIKAM" (Sagesses)
- 290. Celui qui ne fait rien en guise de "wird", perd continuellement son temps
- 291. Celui-là n'aura, le jour de la rétribution des humains, que de la peine, de la tristesse et du mal
- 292. Les avantages du "wird" ne sauraient être méprisés que par un jaloux, animé de haine et d'antipathie ou par un ignorant
- 293. Comment pourrait-on dédaigner une répétition constante des Noms d'ALLAH qu'une personne effectue régulièrement et sans cesse. (pour l'amour d'ALLAH)

- 294. Quiconque n'a jamais été éduqué (formé) par un directeur spirituel, rencontrera des épreuves (terribles)
- 295. Car celui qui n'a aucun guide (valable), Satan se chargera de le diriger, partout où il passe, dans les voies de la perdition
- 296. Si la paresse t'empêche de pratiquer le "wird", ne songe pas à nier son utilité à cause de parti pris ou par haine
- 297. Si tu n'est pas capable de franchir la distance qui te sépare du point d'eau, ne cherche pas à empêcher les autres d'aller puiser
- 298. Sache que la qualité et la quantité des récompenses sont attribués en fonction des qualités du "wird" et du recueillement (disposition du cœur)

# CHAPITRE DE L'ÉVOCATION : LE DIKR OU RÉPÉTITION DU NOM D'ALLAH

- 299. Quant à la pratique habituelle de l'évocation d'ALLAH (par Ses Noms très beaux), elle est la meilleure action que l'aspirant peut s'évertuer à faire
- 300. Cela, je le dis hautement sans me soucier, un tant soit peu, des contestataires
- 301. Je détiens la réponse à quiconque m'interroge, dans le verset coranique qui précède immédiatement "... wala tujâdilû, etc..." " ne controversez pas avec les "Gens du Livre" ".
- 302. Quiconque abandonne, dis-je, la répétition du Nom d'ALLAH, pour l'évocation d'autre chose, est un crétin fantaisiste
- 303. Comment les créatures peuvent-elles oublier ou négliger la mention de Celui qui les a créées et façonnées.
- 304. La mention du nom d'ALLAH constitue le début de la sainteté et son abandon est le plus haut dégré de l'égarement

- 305. Qu'ALLAH nous mette parmi ceux qui ont passé leur vie en mentionnant Son nom et en méditant
- 306. Une divergence d'esprit surgit, à savoir s'il est mieux de le faire à haute voix ou à voix basse, entre les saints chefs spirituels
- 307. Préfèrent-ils la voix basse pour se mettre à l'abri du "riyà" et la concentration dans la méditation pour celui qui veut bien le faire ?
- 308. D'autres préfèrent la voix haute pour en transmettre l'écho à celui qui serait tenté de l'imiter
- 309. Car au cas où quelqu'un limiterait, il réalisera du coup, deux récompenses par le fait d'avoir entrainé autrui à faire du bien
- 310. Chacun des sens de l'homme prend sa part dans les mentions ("dikr") des Noms du Maître des créatures
- 311. D'aucuns ont pris le juste milieu en donnant le détail suivant : 312. Si le fidèle craint de tomber dans le "riyà", il récite à voix basse dissimulant son menton pour échapper à ce vice grave
- 313. Car pour eux, préserver son action de ce danger, ne se réalise que dans cette condition
- 314. Mais au seul cas où il est affranchi de ce risque, ce, grâce à sa fermeté, sa perfection intérieure et sa pureté
- 315. Il a plutôt intérêt à réciter à voix haute pour réaliser l'avantage de l'imitation
- 316. Notre Sheikh **AL MUHTAR** a choisi cette dernière opinion, qu'AL-LAH, notre Créateur, soit satisfait de lui
- 317. Référez-vous à l'ouvrage intitulé "Junnat al-Murîd" (le bouclier de l'aspirant) de notre Sheikh le calife **Muh. HALIFA**
- 318. Est compté parmi les règles légales de la bonne conduite pour qui veut se livrer à la répétition du Nom d'ALLAH,

- 319. Le fait de s'asseoir sur un endroit propre, en position assise, les jambes croisées ou accroupi à la manière de celui qui prie, la face tournée vers la "Kâba"
- 320. Bien parfumé, vu que ces endroits où se fait l'évocation d'ALLAH ne peuvent ne pas être fréquentés pendant le "dikr"
- 321. Par des anges et des génies ("Djin") croyants qui viennent écouter, d'après l'opinion du consensus
- 322. L'exclusivité du culte de l'adorateur dépend de la pureté de ses invocations qui doivent être exemptes de tout ce qui ne conviendrait pas
- 323. Si tu est débutant, c'est la formule exclusive, avec la glorification, qui te convient
- 324. Par la formule "Il n'y a point de Divinité si ce n'est ALLAH" l'initié déjà expérimenté se contente du vocable "AL-LÂH" (Dieu)
- 325. Le dévoilement des secrets qui découlent de cette pratique, ne sied pas dans ce cadre, car l'immensité de son secret confine à celle d'un océan profond
- 326. Celui qui désirerait le pénétrer, n'a qu'à répudier définitivement ce bas-monde
- 327. Ses secrets providentiels sont trop sacrés pour être écrits dans les pages d'un livre, à la portée de n'importe qui
- 328. On le communique, certes verbalement à quelqu'un, de bouche à oreille, mais on ne l'obtient pas par le biais de disputes et de controverses
- 329. On l'acquiert "à la pointe de l'épée" avec la foi absolue et non par la contestation ou dans l'oisiveté
- 330. On l'obtient en contrariant la passion et l'âme charnelle et non en méprisant les personnes avantagées (par la bonté divine)

- 331. La meilleure des paroles est la formule de la "Shahâda" dite témoignage de l'islamisme<sup>10</sup>
- 332. Toute personne qui la prononce, convaincue de son contenu, ira demain au Paradis
- 333. Il suffit de se rendre compte qu'elle est appelée "le prix du Paradis de notre Seigneur"
- 334. Et qu'on l'appelle la forteresse d'ALLAH, Très-Haut (contre tout mal) prononce-la sans discontinuer!
- 335. Il suffit comme preuve aussi, de savoir que quiconque refuse délibérément de la prononcer, n'aura aucune excuse
- 336. Car on le met d'office à mort en tant qu'impie et non en tant que musulman fauteur
- 337. Les érudits exaltent la grandeur de la "basmala", de la "hawqa-la", du "takbir", de la "adbala" et de la "hamdala"
- 338. Ajoute la "salat ala-n-nabi", la "hasbala", ainsi le "istigfâr" qui les suit
- 339. Chacune de ces formules comporte des avantages particuliers pour celui qui la pratique avec assiduité
- 340. Chacune renferme des secrets que les érudits ont explicités dans leurs ouvrages. La HASBALA, c'est "hasbunà-làhu wa ni ma-l-wakîl"
- 341. Chacune a des fruits qui satisfonts celui qui les cueille
- 342. Le fruit du "tahlîl" est l'acquisition du "tawhîd" 2
- 343. Car la "tawhîd" des tenants de l'apologie défensive est plutôt vulgaire, étant connu de tout musulman

<sup>10</sup> la profession de foi musulmane

<sup>11</sup> la formule : il n'y a de Divinité qu'ALLAH

<sup>12</sup> force de la foi orthodoxe qui est fondamentale aux yeux des érudits

- 344. Le fruit du "Takbîr" et du "hamd" est l'acquisition du réel sentiment de la grandeur d'ALLAH et de la reconnaissance envers lui pour Ses bienfaits avec remerciements et témoignages
- 345. Encore l'acquisition de l'amabilité et la fermeté dans l'espoir, car tout bienfaiteur est aimé
- 346. Quant aux fruits de la "Hawqala" et au fruit de la "Hasbala" selon l'opinion du consensus
- 347. Ce sont l'abandon à ALLAH, Très-Haut, et la forte volonté de compter sur lui et de lui faire confiance, retiens-le.
- La "HAWQALA : lâ hawla walâ quwwata illâ bil-lâhil-âzim" La "HASBALA, c'est : habunà-làhu wa ni ma-l-wakîl"
- 348. Quant à la prière sur le Prophète, qu'ALLAH lui accorde salut et paix
- 349. Son fruit est d'aimer passionnément le Prophète, d'appliquer sa Tradition et d'en tire profit
- 350. Quant aux "Istigfâr"<sup>13</sup>, chaque fois que tu demandes pardon à ton Seigneur l'Un, il te procure une réelle crainte d'ALLAH
- 351. Et tu acquiert la force nécessaire pour l'observation permanente des conditions du repentir, cela est rapporté
- 352. Mais toutes ces formules sont condensées, sont contenues dans une seule qui est obligatoire, notre Guide l'a affirmé
- 353. Cette formule est : "là ilâ ha illa-l-lâh MUHAMMADUN rasùlu-l-lâhi" (Il n'y a de Divinité qu'ALLAH, MUHAMMAD est l'Envoyé d'ALLAH)
- 354. Qu'ALLAH lui accorde salut et bénédiction, ainsi qu'à sa Famille, ses Compagnons et l'honore
- 355. Son contenu constitue, à la fois le début et la fin des itinéraires, elle consacre la dernière étape des gens bien dirigés

<sup>13</sup> la formule de demande de pardon à ALLAH

#### Les Itinéraires du Paradis

- 356. Si tu récites dix fois la "Basmala", le matin, suivies de la "Hawqa-la"
- 357. Tu sors propre de tous tes péchés comme tu étais le jour de ta naissance
- 358. Le Seigneur Très-Haut repousse et éloigne de toi soixante douze (72) sortes de malheurs
- 359. Dont les moins graves sont la lèpre et la lardrerie, cela est affirmé par l'unanimité des savants
- 360. Ensuite, le Seigneur te confie à soixante-dix (70) anges à partir du moment où tu te réveilles
- 361. Qui implorent le pardon en ta faveur jusqu'à la nuit, cela est tenu du meilleur homme
- 362. Cette action interpose une barrière entre nous et les génies
- 363. Quiconque la récite cinquante (50) fois devant un oppresseur, craignant son danger
- 364. Aura une garantie contre lui, car le Maître des créateurs humilie cet oppresseur devant lui
- 365. Qui la récite la nuit vingt-et-une fois (21) ni moins, ni plus, avant de se dormir, obtient
- 366. Une garantie contre toute mort subite et tout cambriolage dans cette nuit
- 367. Aussi contre tout démon (Qu'ALLAH nous préserve de leur mal et de tout autre esprit malin, d'où qu'il vienne)
- 368. Si tu la lis, tu acquiers pour chacune des lettres qui la composent
- 369. Quatre mille (4000) biens et la rédemption d'autant de péchés.
- 370. On t'élève à autant de "Daraja" si tu le fais exclusivement pour la Face d'ALLAH

- 371. Le nombre de ses dix-neuf (19) lettres est graphiquement égal à celui des anges dits "Zabbaniya"
- 372. On rapporte que celui qui la récite, sera protégé contre ces anges effrayants, selon un "hadith" du Prophète
- 373. Le meilleur salut et paix soient sur lui tant que celui qui donne de bons conseils obtient le plus grand bien
- 374. Quand un enfant la lit à l'école coranique, le Seigneur lui accorde
- 375. A lui et à ses deux (2) parents et à son maître une garantie contre l'Enfer ; ce profit n'est pas négligeable
- 376. Si en t'installant sur le dos de ta monture, tu la récites et ajoute la "Hamdala"
- 377. Les anges du Seigneur te consignent un nombre de bienfaits égal à celui des pas que ta monture fera sous toi.
- 378. Ses secrets sont trop nombreux pour être retenus et ses avantages ne sauraient être tous mentionnés
- 379. Quant à notre prière sur le Prophète MUHAMMAD le meilleur fils de ABDOULAYE
- 380. Elle est la plus méritoire de toutes tes préoccupations en dehors des obligations divines
- 381. Notre Sheikh **AL SANÛSSÎ**, le noble, qu'ALLAH notre Seigneur le Clément l'agrée
- 382. A noté qu'elle peut tenir lieu de guide spirituel car, il amène l'aspirant jusqu'à la proximité du Prophète aimé
- 383. Elle voile les défauts et ALLAH pardonne les fautes, grâce à elle
- 384. Elle équivaut à l'affranchissement d'un esclave en récompense et elle satisfait tous les besoins de celui qui la pratique
- 385. Elle conduit l'homme jusqu'au Paradis et l'éloigne de l'Enfer

- 386. Elle illumine l'extérieur et l'intérieur de l'homme, selon le consensus des soufis
- 387. Elle vaut à l'homme l'intercession de l'Elu d'ALLAH, le jour du Jugement dernier
- 388. Que le Seigneur lui accorde salut et paix, à lui, à sa Famille, à ses Compagnons ainsi qu'à ceux qui l'aiment
- 389. Il ne saurait être question d'énumérer ses avantages d'ici-bas et de l'au-delà, cela est au-dessus des forces de l'homme
- 390. Celui qui a l'habitude de la réciter, s'est cramponné à une corde incassable
- 391. Les élus ont écrit des ouvrages très précieux à ce sujet et ils ont tous révélé des réalités très profondes
- 392. Quant à l'ouvrage des notre Sheikh distingué, je veux parler de celui intitulé : "Nafh at Tîb" (l'exhalaison du parfum)
- 393. Cet ouvrage réunit, avec concision, tout ce que les anciens ont laissé en fragments
- 394. Heureux est celui qui le lit constamment ! il le préservera demain de la frayeur
- 395. Mais celui intitulé "Dala-il al hayr ât" (indications des biens) on ne se lasse pas de le lire à aucun moment

# CHAPITRE SUR LA PRATIQUE DE LA MÉDITATION (FIKR)

- 409. Quant à la méditation, elle est aussi comptée parmi les plus précieuses pratiques partout où elle est bien pratiquée
- 410. Il dit (GAZÂLI) dans le "Ihyà" sois attentif à ce que je dis : "certes, le meilleur des fruits que la religion puisse donner
- 411. Dans ce monde, est l'acquisition des connaissances ésotériques et la familiarité avec ALLAH par le "dikr"

- 412. L'intimité avec ALLAH s'acquiert par la mention constante, quant à la gnose, elle se réalise par la méditation
- 413. On a rapporté la prééminence d'une heure de méditation sur l'adoration d'un an; efforce-toi de réaliser cet avantage
- 414. Sache que la méditation tient lieu de miroir pour celui qui croit au Clément, le Très-Haut, où qu'il soit
- 415. La méditation d'un humain lui montre ses bonnes actions qui l'encouragent, de même qu'elle lui montre ses défauts (qu'il doit réprimer)
- 416. Elle constitue le qualificatif de toute personne qui espère obtenir la suprématie aux yeux d'ALLAH, le Très-Haut, Seigneur suprême
- 417. Son fruit, pour le tenant de la gnose, est l'arrivée de ce dernier à l'enceinte scellée du Clément
- 418. La méditation des ascètes sur la fin (disparition) de ce monde et son infidélité (inconstance)
- 419. A ces aspirants, cette méditation soutient le courage et assoit la rectitude
- 420. La méditation des adorateurs sur la belle récompense qui les attend et les avantages qu'ALLAH procure
- 421. Accroît leur désir des bonnes actions et renforce leur ardeur, il importe d'être persévérant et laborieux
- 422. La méditation du savant ésotérique sur les biens et les délices que le Maître du ciel prodigue
- 423. Renforce son amour pour ALLAH, qu'll soit exalté!, qui est le Maître de toutes les créations!
- 424. IBN ABI JAMRA, le héros de la piété, qu'ALLAH l'agrée tout le temps

- 425. A affirmé que la méditation constante est la meilleure occupation pour un croyant
- 426. Car notre compréhension parfaite ne peut s'acquérir qu'après une profonde réflexion par un esprit lucide
- 427. De même que la conviction inébranlable ne se réalise que sur la base de la réflexion profonde
- 428. La certitude qui naît d'une méditation ne ressemble point à la croyance qui se fait d'emblée et tout d'un coup, la première étant la plus solide
- 429. On rapporte que la méditation d'un moment est plus utile que l'adoration de tout le temps, sous toute autre forme, sans contredit
- 430. La foi de la personne qui se livre à la méditation gagne en force et en stabilité, comme on l'a rapporté de bonne source
- 431. C'est après cette méditation que la vérité lui apparaît clairement et, convaincu, il acquiert la pureté et la stabilité dans la foi
- 432. L'intensité de ta foi augmente en fonction de la profondeur de tes pensées
- 433. Continue tes découvertes et acquisitions dans le miroir de la méditation, dans l'esseulement, tout le temps
- 434. La vérité t'apparaîtra ainsi, car c'est par la méditation qu'ABRA-HAM l'ami d'ALLAH, avait acquis sa conviction
- 435. Qu'ALLAH, Très-Haut accorde à Son Prophète préféré, à **ABRAHAM** et à tous les Prophètes meilleur salut
- 436. C'est par la méditation que l'homme peut acquérir, en une heure, une force de conviction qu'il n'aurait pu réaliser
- 437. Dans toute sa vie en adorant tout le temps sans méditation
- 438. C'est par la méditation que la voie de la religion lui apparaît nettement comme l'a si bien mentionné l'homme courageux et lucide

- 439. Je veux parler de **IBN SAÎD** le héros perspicace, de **DEYMANI** qu'ALLAH lui accorde, à tout moment, son agrément
- 440. Un certain Saint a répondu lorsqu'on lui a demandé par quoi connais-tu ALLAH ton Seigneur? :
- 441. "Je le connais par son fait de défaire toutes nos fermes décisions" (à mon grand étonnement); Qui médite acquiert
- 442. Les meilleurs sujets de méditation pour un humain, sont les cieux et la terre, selon l'enseignement reçu
- 443. Puis vient sa réflexion sur les bienfaits d'ALLAH, laquelle est très utile car ce fait augmente l'amour pour son Bienfaiteur
- 444. Réfléchir sur la récompense des croyants, demain, renforce le désir des musulmans portant sur
- 445. La dévotion et sur les efforts; cela constitue le meilleur profit des serviteurs
- 446. Réfléchir sur le châtiment des impies dans la demeure des tourments, incite l'homme à se repentir et à réexaminer sa conscience ici-bas
- 447. De même il renforce sa crainte et empêche de commettre des péchés et voilà un grand avantage
- 448. Réfléchir sur la bonté qui a voilé nos péchés aux yeux du monde, nous incite à avoir plus de honte de lui, tout le temps
- 449. De même qu'il augmente notre espoir et notre désir de bien faire sans encourir de danger
- 450. Il faut beaucoup réfléchir sur les créatures après être instruit, mais non sur le Créateur lui-même
- 451. Ne pense pas à ton dénuement car cela te donnerait trop de soucis et de tristesse

- 452. Ni à une injustice dont tu es victime de la part d'un autre, cela crée entre vous deux, une forte haine et de la colère contre lui sois patient
- 453. Ne te fonde pas trop sur une longévité incertaine, cela t'incite à la théaurisation qui est nuisible
- 454. Ainsi tu laisserais écouler ta vie sans profit, remettant sans cesse les bonnes actions au lendemain
- 455. Sache que le détachement du coeur et la probité viennent du fait de s'en occuper (du coeur)constamment en le vidant des innovations blâmables
- 456. Le meilleur "jihâd"<sup>14</sup> consiste à empêcher l'esprit de s'occuper de ce qui ne lui incombe pas
- **457.** C'est la chose la plus difficile, et celui qui ne la pratique pas en dehors de la prière ne pourra la pratiquer, dans celle-ci
- 458. Réfléchis donc constamment, ô mon ami, sur la terre, sur le ciel, les astres
- 459. Le soleil, la lune, les arbres, l'eau; le feu, les pierres et autres tels que la nuit et le jour, tu acquerras ainsi la certitude du coeur et aussi des lumières

### CHAPITRE DE L'AUMÔNE ET DE LA BONTÉ FRATERNELLE

- 460. Quant à l'aumône et les autres dépenses pour la face d'ALLAH, elles renferment tous les biens sans exception
- 461. De même que tout ce qui profite à un musulman ainsi que les bienfaits entre parents
- 462. On rapporte que le jour du jugement dernier, quand le pont sera jeté par dessus l'Enfer qu'il surplombera

<sup>14</sup> guerre sainte

- 463. Et que les créatures se débotteront dans l'angoisse et la tristesse, un crieur public lancera l'appel: Où sont ceux qui ont été au service des créatures?
- 464. Et ceux-ci répondront: Nous voici !; on leur ordonnera d'entrer rapidement dans la demeure des délices.
- 465. En leur disant: entrez au Paradis sans peine, ni épreuve
- 466. Rends donc tes précieux services à tous, pour l'amour d'ALLAH exclusivement, sans relâche ni mot déplaisant
- 467. Cache aux êtres humains tout ce qui leur déplaît et manifeste-leur ce qui est susceptible de procurer du plaisir
- 468. Quiconque te rend visite pour solliciter tes biens, comble-le de faveurs et de bonté si tu es riche
- 469. Mais ne thésaurise jamais ta fortune par crainte de pauvreté
- 470. C'est ALLAH le Très-Haut qui t'a offert cette richesse
- 471. Si tu la dépenses délibérément pour son amour, Il te restituera tout ce que tu auras dépensé
- 472. Les avantages de la dépensé pieuse et de l'aumône sont très nombreux, selon le rapport des érudits
- 473. On rapporte dans une tradition prophétique, qu'ALLAH donnera le Paradis, le jour de la tristesse et de la peur
- 474. Grâce à une bouchée de pain, une poignée de dattes ou tout ce qui peut être utile à un pauvre
- 475. Il fait entrer trois personnes au Paradis, cela (cette largesse) relève de la volonté du Seigneur des mondes
- 476. Ces personnes sont les suivantes: le maître de la maison qui a donné l'ordre à sa femme vertueuse, de donner cette petite aumône

- 477. Et le servant qui les sert, tout cela par la bonté du Seigneur, réfléchissez, ô croyants!
- 478. Quand un être humain donne l'aumône, ALLAH le Clément le préserve de tout mal
- 479. Il le préserve d'une mauvaise mort, de même de l'égarement et de l'injustice d'autrui
- 480. Il le préserve de la désespérance, de la disgrâce de ses parents, de la mort subite et d'une mauvaise fin
- 481. Une seule aumône peut écarter de lui soixante-dix (70) chefs de mort affreuse
- 482. Elle apaise la colère d'ALLAH, elle possédé la vertu d'effacer les fautes de l'homme comme celle de l'eau à éteindre le feu
- 483. Celui qui la pratique, s'assoit à Son ombre (celle de l'aumône), le jour du jugement en attendant le jugement des créatures. Que son avantage est grand!
- 484. On guérit les malades par le fait de l'aumône et ALLAH pardonne les pêchés grâce à elle
- 485. On purifie la fortune, écarte le malheur ainsi que toutes les maladies; on note aussi
- 486. Qu'elle suscite la joie et le plaisir dans le coeur des croyants
- 487. Elle procure l'abondance, assure la bénédiction des biens et garantit contre tous périls
- 488. Elle rend aisé le règlement des comptes le jour de l'angoisse
- 489. Elle augmente la valeur des bonnes actions et par conséquent, la récompense, le jour du jugement dernier
- 490. Elle facilite le franchissement du pont "Sirât" et élève l'homme au plus haut degré dans le bonheur

- 491. Elle comporte l'agrément d'ALLAH et l'angoisse de Satan le maudit égaré
- 492. Elle vaut au patient courageux qui la pratique, la prière des pauvres et celle des nécessiteux
- 493. Elle entraîne l'accroissement du nombre des récompensés dans l'autre monde pour celui qui la donne exclusivement pour ALLAH.
- 494. Evitez de la donner à une personne, qui parmi les créatures, ne craint pas ALLAH
- 495. On raconte que certains "Sûfis" donnaient quelque chose chaque jour pour aumône, fut-il modique, tel un biscuit
- 496. Et la discrimination est interdite dans l'attribution de l'aumône
- 497. Il est affirmé que celui qui fait de la discrimination en donnant l'aumône, commet un péché
- 498. Ne laisse jamais le proche pour aller donner à l'éloigné alors, que celui-là se trouve nécessiteux
- 499. La meilleure des créatures nous a ordonné de commencer par nous-mêmes et ensuite viennent nos voisins
- 500. Mais après nous et avant nos voisins, viennent ceux qui sont à notre charge
- **501. D'après une tradition prophétique:** ALLAH n'accepte pas l'aumône de celui qui la pratique avec discrimination
- 502. On rapporte que si des gens se donnaient à supprimer, pour aumône, un seul bien, l'un à l'autre jusqu'à soixante dix mille (70.000) personnes pour l'amour d'ALLAH
- 503. La récompense des derniers donneurs égalera celle des premiers
- 504. Ils ont rapporté que prier deux (2) "rak'à" au grand matin, ainsi que le fait de pratiquer la justice et l'équité entre deux (2) personnes

#### Les Itinéraires du Paradis

- 505. Tiennent lieu d'aumône, de même qu'une glorification (Tasbiha) et une formule de louange (Tahmida) rendues à ALLAH
- 506. Ainsi que chaque pas que l'on fait en marchant vers la mosquée pour prier et le fait d'ensabler un crachat rencontré au hasard
- 507. Le fait d'adresser de doux propos à un croyant, est aussi considéré comme une aumône d'après les anciens
- 508. De même que de balayer une mosquée ou d'allumer une lampe à l'intérieur
- 509. D'ordonner le bien, d'interdire le mal, de donner quelque chose pour sauver son propre honneur
- 510. Ainsi que de se tourner face à la "Kâ,ba" en s'asseyant et le fait d'intervenir en faveur de quelqu'un
- 511. D'écarter un mal d'un chemin, de guider un aveugle égaré
- 512. Ainsi que tout ce que tu as prélevé sur ta fortune en vue d'une utilisation légale; le fait d'apporter une bonne nouvelle à un croyant
- 513. Le simple fait de lui adresser la parole pour le complimenter ou de lui sourire au visage; de se montrer affable et accueillant à son égard
- 514. Le fait de sourire en le saluant, de le féliciter en cas de bonheur (heureux événement)
- 515. Le fait de lui donner des renseignements utiles, celui de lui indiquer ce qui est bon en le conseillant
- 516. Le fait de l'aider à satisfaire un besoin légal selon tes possibilités et celui d'entretenir de bonnes relations avec lui
- 517. De même que prier pour lui et implorer la rédemption de ses péchés; de lui prêter de l'argent ou d'autres biens pour l'amour d'ALLAH
- 518. Le fait de vider ton seau d'eau dans son récipient pour la face d'ALLAH, le très-Haut

- 519. Le fait d'avoir le coeur contrit devant l'impuissance occasionné par un dénuement qui finit par être couvert par la suite
- 520. Lui donner un lacet pour pouvoir nouer ses socques, lui donner une rallonge à sa corde
- 521. L'aider à monter à cheval en le soulevant de terre ou de choses semblables
- 522. Lui charger ses fardeaux sur sa monture ou des choses du genre
- 523. Refaire ta prière avec lui bien qu'ayant prié seul auparavant en vue d'obtenir une plus grande récompense
- 524. Marcher (à pieds) d'un pas alerte en compagnie de celui qui demande secours pour aller prêter main forte
- 525. Le fait de prêter à son frère croyant quelque outil ou autre chose, de visiter un malade
- 526. De marcher dans la procession d'un mort qu'on va enterrer, le fait de le porter avec les mains
- 527. De présenter des condoléances, de rendre visite à quelqu'un, de tenir compagnie à une personne en solitude, comme le chef l'a dit.

# LECTURE DU CORAN ET QUESTIONS RELATIVES

- 528. Quant aux avantages de la lecture du Coran, Al YADÂLÎ les a déclarés très désirables
- 529. Quiconque veut parvenir à proximité d'ALLAH, doit lire le Coran sans jamais l'abandonner
- 530. Celui qui veut, dis-je, obtenir l'agrément d'ALLAH, doit lire et méditer le Coran
- 531. Attache-toi à la lecture de ce livre, fut-ce trois(3), "Hizb" (soixantième partie [60e] du Coran) chaque jour

- 532. N'abandonne jamais le livre d'ALLAH comme le font les étudiants de sciences
- 533. Certaines personnes qui se sont déclarées "Sûfis" et qui prétendent que ce qu'ils font est plus méritoire que la lecture du Coran
- 534. Ont avancé un argument faux, Satan les a trompés par là; lis le Coran pour avoir l'agrément d'ALLAH
- 535. Le livre est la source de toutes les sciences dans le monde comme l'a dit le héros savantissime
- 536. Ne l'abandonne jamais; lis-le constamment, tu pourras en déduire tout ce que tu voudras
- 537. En fait de science comme l'ont fait les "Salaf" (les anciens vertueux) car chacun d'eux s'était abreuvé à son onde pure et profonde
- 538. Tache de te parer de toutes les louanges qu'ALLAH y a annoncées pour ses serviteurs en faisant des efforts héroïques
- 539. Toute conduite qu'ALLAH y a vitupérée et interdite aux créatures, évite-la, tu serais sage
- 540. Car, certes, le Très-Haut ne l'a révélé que pour que les serviteurs l'appliquent ; sois parmi ceux qui l'appliquent
- 541. On préférerait quelques versets qui soient bien compris et bien médités à de nombreuses sourates qui ne le seraient pas
- 542. D'aucuns disent que celui qui lit, mais ne réfléchit pas, ne sera pas récompensé par ALLAH le maître des destinées
- 543. D'autres prennent le contre-pied de cette théorie et leur infligents un démenti formel, mais cette divergence d'esprit ne vise pas le cas du "Talib" (l'élève) qui apprend pour assimiler le texte
- 544. On rapporte d'IBN ABBAS (que le Maître des créatures soit satisfait d'eux)

- 545. La préférence de deux (2) "rakâ" avec la méditation dans un bon état du coeur
- 546. A l'action de celui qui a prié toute la nuit mais avec distraction et négligence; sois courageux
- 547. Les règles de bonne conduite selon l'homme des **DEYMANI**DES , sont la pureté du corps et celle de l'endroit
- 548. De même que la réflexion sur les sens et les significations, l'observation du recueillement dans la componction<sup>15</sup> l'usage du curedent sont recommandés
- 549. Qu'il reste face à la "Kà'ba" avec dévotion et crainte, la tête baissée par respect pour ALLAH, mais point d'infamie
- 550. Car on aime le "Tfhim" (la gravité de la voix en lisant posément comme font les hommes)
- 551. Qu'il évite de lire d'une voix efféminée et d'inflexions chantantes ou bien avec des modulations à faire parade
- 552. Qu'il lise exclusivement pour la Face d'ALLAH sans chercher de fortune, ni faire de l'ostentation
- 553. Qu'il observe bien les règles de la bonne conduite devant le saint Coran, parole de son Maître,
- 554. Conscient qu'il s'adresse à son seigneur, ayant le sentiment de lire ce que le Trés-Haut a révélé
- 555. Qu'il lise le Coran comme s'il voyait le Seigneur, (qu'il soit glorieux et exalté! notre Seigneur unique
- 556. Car si vous ne le voyez pas des yeux, dit l'Apôtre, Il voit, quant à lui tous les êtres
- 557. Aucun moment n'est interdit pour la lecture du Coran selon l'opinion de tous les hommes dignes de confiance

<sup>15</sup> l'état respectueux

- 558. Quant à celui qui blâme sa lecture après la prière d' "Al asr" (celle du milieu de l'après-midi), on ne doit point l'écouter
- 559. Son raisonnement est que ce moment là est le temps où les juifs se livrent à leurs études; il faut réfuter son opinion
- 560. Le meilleur moment de réciter le Coran se situe pendant une prière surérogatoire de nuit et notamment dans sa dernière partie
- 561. De même entre le "magreb", (la prière du coucher du soleil) et le "isâ" (la prière après le coucher du soleil) et après le "subh" (la prière du matin; à l'aurore), comme la Sommité de cette communauté l'a affirmé
- 562. Le jour du lundi, le jour de "arafa", le Vendredi puis le jeudi, cela est à retenir
- 563. Les "ulamâ" préfèrent la lecture sur le "mushâf" à réciter par coeur lis-le donc sur le livre
- 564. A chaque fois que tu lis dans un "mushâf" pour la face d'ALLAH, cette lecture allège
- 565. A tes deux (2) parents les peines du tombeau, si c'est la volonté d'ALLAH Tout Puissant
- 566. Si tu lis le Coran dans un "mushàf", ALLAH le Maître des créatures te gratifie d'une bonne vision
- 567. Et de plus, cela atténue la peine à tes deux parents, fussent-ils des impies associateurs (dans leur tombe)
- 568. Douze (12) personnes parmi les Compagnons du Prophète ont affirmé unanimement que cette lecture est meilleure que l'accomplissement de beaucoup d'autres bonnes actions
- 569. Certains avancent, comme motif de cette précellence le fait que cette manière de lire (sur le "mushàf") occupe, plus que tout autre qu'elle, la langue et les deux (2) yeux

- 570. Elle occupe également son coeur, ses mains, ses jambes pliées, tout en méditant sur les sens et les significations
- 571. Si, par contre, tu es plus concentré en récitant par coeur, contemplant et méditant mieux le sens
- 572. Plus que tu ne le fais avec le "mushàf", il est plus avantageux pour toi, de le réciter par coeur
- 573. Le fait de ne pas regarder tous les jours le coran constitue un acte blâmable aux yeux des gens
- 574. Car un seul regard jeté dans le "mushaf" est mentionné au bénéfice du fidèle, comme acte de dévotion
- 575. Il y a divergence d'esprit sur le fait de savoir s'il est préférable de faire le "tartil" ou de faire le contraire; de chaque côté, on avance des arguments solides
- 576. Celui des premiers est puisé du texte coranique où ALLAH dit : "Psalmodie le Coran"
- 577. Cependant la preuve de leurs opposants est aussi tirée du Coran surate n° 33 "récitez beaucoup" : "dikran Katîran"
- 578. Mais la base fondamentale et l'objectif principal sont la compréhension et la méditation; oui!
- 579. Ils sont tous unanimes que chacun de ces deux procédés représente une des traditions prophétiques, ne les oublie pas
- 580. "le meilleur des humains est celui qui, après avoir appris le Coran, l'enseigne aux autres",
- 581. Le savoir par coeur du texte coranique est une obligation divine collective, tel qu'on nous l'avait transmis
- 582. Quand un nombre de gens suffisant pour assurer sa perpétuation s'en occupe, les autres en sont déchargés

<sup>16</sup> prononcer doucement et clairement

- 583. Mais si un tel nombre n'assume pas cet "office", tout le monde pêche pour avoir manqué à son devoir
- 584. De même le fait de l'enseigner, fut-ce moyennant un prix quelconque l'Imam de Medina (MALICK) le déclare licite
- 585. Se basant sur son propos (du Prophète), qu'ALLAH lui accorde le salut, à lui, à sa Famille, à ses Compagnons ainsi qu'à tous ceux qui le suivent
- **586.** "le meilleur service pour lequel vous recevez un salaire, est le livre d'ALLAH que vous enseignez"
- 587. Rendu licite (l'enseignement rémunéré) aussi de peur de voir se perdre le livre d'ALLAH par le fait de ne plus être

#### étudié et enseigné

- 588. Les érudits estiment fort bien le fait d'appliquer un baiser au "mushàf" de même qu'au petit enfant (qui n'a pas encore pêché)
- 589. Ainsi le fait de le poser sur une sorte de chaise par respect et de le parfumer aussi
- 590. Il est formellement interdit de poser la tête sur un "mushàf" comme on le ferait sur un oreiller cela n'est pas du tout permis
- 591. De même que de poser quelque chose sur lui, tels que livres de sciences, des morceaux de bois ou tout autre chose qui pèse
- 592. Il ne sied pas de tendre ses jambes vers le livre saint, ni de le porter sur soi de manière permanente pour quelque but que ce soit; tout cela est à éviter
- 593. On conseille, pour la Vulgate, une belle écriture qui soit bien lisible, et attrayante
- 594. De même une présentation et correction parfaites, point de mélange, ni de confusion ou amenuisement excessif

- 595. On juge blâmable l'usage de petites feuilles faisant un "mushàf" très minuscule
- 596. La voyellation du texte ainsi que la ponctuation et les autres signes diacritiques ont été inventés après, seulement, afin de préserver le livre des erreurs provenant des profanes.
- 597. On tient comme blâmable le fait de le fragmenter en petites parties (en tous petits volumes); cette relation est tenue de **MALICK**
- 598. En raison de l'affirmation du Très-Haut dans le texte même du livre, qu'll soit exalté! : "Certes, il Nous incombe de le rassembler et de te le faire réciter"
- 599. L'énumération des relations afférentes à ce livre révélé nous mènerait trop loin!
- 600. Revenons à la versification des textes qui nous occupent manifestement ici, que le Maître des destinées nous accorde Son secours
- 601. Ce que je viens de dire suffit pour celui qui veut l'appliquer; mettons maintenant l'accent sur le soufisme

# LA MYSTIQUE (MUSULMANE)

- 602. Quant au "soufisme" c'est une des obligations divines individuelles aux yeux de (l'Imâm) **AL GAZALI**
- 603. Parmi ses piliers, nous connaissons sept (7) qui sont : le silence, la faim, l'abandon des innovations blâmables,
- 604. Le repentir, les veilles, l'esseulement et enfin la rectitude (rester strictement dans la bonne voie à tout instant) quelles belles qualités!
- 605. Notre Cheikh **AL YADÂLI** ajoute un huitième (8e) qui est la crainte d'ALLAH professée intérieurement et extérieurement
- 606. L'esseulement est obligatoire quand l'homme appréhende un danger pour sa foi en fréquentant le monde dans la société, d'une crainte bien fondée

- 607. Ou quand la société est jetée dans une confusion totale<sup>17</sup> qu'il n'est point capable de résoudre mais dans le cas contraire, l'esseulement est interdit
- 608. Est-ce juste qu'en dehors de ces deux cas le mieux est de se mêler aux gens de la communauté pour l'acquisition des innombrables avantages
- 609. Ou bien est-il toujours mieux pour lui, de s'isoler en vue d'une perfection (dans la pratique et la méditation), à lui qui est un aspirant sincère et dévoué ?
- 610. Et à condition que l'esseulement lui procure des pensées précieuses alors qu'il supporte mal les conséquences de la compagnie des hommes
- 611. Mais cela à condition que l'esseulement ne se fasse pas par fierté et qu'on n'ait pas besoin de lui pour les intérêts et besoins de la société
- 612. Mais au cas où il supporte le mal de la société, ou que l'esseulement ne l'incite pas à méditer et à se recueillir, il doit fréquenter la société
- 613. Si l'esseulement a pour cause cette fierté ou la fuite des problèmes sociaux
- 614. Le fidèle doit demeurer dans la société des hommes, évitant toutefois les vices et dangers de cette société
- 615. Au cas où la société a besoin de lui pour réparer un mal cette fréquentation devient obligatoire
- 616. Obligatoire dans la mesure de sa nécessité tels que dispenser un enseignement, prier en collectivité, soigner des malades etc...
- 617. La vraie définition du repentir c'est l'abandon total, avec regret d'un pêché déjà commis, pour la crainte d'ALLAH exclusivement

<sup>17</sup> dure épreuve

- 618. Et cela délibérément et non malgré soi, tel un muet qui ne commet plus de pêchés par sa langue ou un débauché qui ne commet plus d'adultère pour maladie vénérienne, et cela demeure valable aussi en cas de cécité ou de surdité
- 619. Il faut abandonner le pêché seulement pour le respect d'ALLAH et par crainte de son atroce châtiment,
- 620. Avec le regret aussi de l'avoir commis, d'avoir été odieux parce que désobéissant et vicieux
- 621. La troisième condition est l'intention de ne jamais récidiver sa vie durant, de ne plus faire quelque chose qui déplairait au Seigneur
- 622. La quatrième est de restituer le bien mal acquis aux ayant-droits
- 623. Voyez ma versification du texte de **AL AHDARÎ**, vous y trouverez des explications suffisantes à ce sujet
- 624. je dis que les générations de notre temps ignorent la science mystique et perdent par là beaucoup d'avantages
- 625. Ils ignorent que le soufisme constitue un chemin menant jusqu'à l'enceinte scellée; leur perte est lourde!
- 626. Ils ignorent qu'il procure le meilleur viatique le jour de la désillusion, quand la grande peur frappe les créatures
- 627. Ils ignorent qu'il est la meilleure des sciences dans lesquelles l'homme passe sa vie entière
- 628. Ils ignorent qu'il confère à l'homme la droiture et la garantie contre le blâme
- 629. Certains d'entre eux vouent au soufisme une haine implacable par ce que leur coeur est spirituellement malade
- 630. Certains le taxent d'extrémisme, d'exagération dans la foi et dans les actes de dévotion

- 631. Certains le blâment à cause de leur paresse, de leur amour du plaisir et de leur manque de courage
- 632. Certains désignent les soufis en s'écriant : "voilà des extrémistes égarés de notre communauté" alors que ce sont eux qui sont les vrais égarés
- 633. Certains se montrent inexorables aux appels du mysticisme par négation et font comme s'ils avaient des oreilles complètement bouchées
- 634. Certains le critiquent sévèrement, manifestement tournant le dos aux ouvrages qui y sont consacrés
- 635. Mais s'ils en ignorent la sagesse et la bonne guidée des serviteurs d'ALLAH, s'ils ignorent l'avantage réel qui y réside
- 636. Sachez que le soleil n'est point voilé seulement parce que l'aveugle ne le voit dans le ciel
- 637. Les ténèbres de la conjonctivite ne cachent jamais la lumière de la pleine lune dans la nuit du quatorze (14) (du mois lunaire)
- 638. La grande voie ne saurait être abandonnée à cause d'une simple fourmi qui refuse d'y marcher
- 639. Non! une personne pure ne saurait être véritablement souillée par la simple calomnie des êtres souillés qui s'exclament ainsi : "elle n est pas pure!".
- 640. L'éminence des grands hommes lucides ne saurait être abaissée ni par la jalousie des hommes de sciences, ni par l'ignorance des idiots!
- 641. Dommage! comment blâmer une science dont la connaissance fait fortune et bonheur au serviteur qui la pratique,
- 642. Comment un homme doué de raison peut-il mépriser une science dont le début est le détachement des biens terrestres, et la fin, l'accession au bonheur

- 643. Comment nier des sciences réelles et utiles comportant tout le secret des gens de bien ?
- 644. Qui consacre les qualités propres aux Prophètes, celles des vertueuses créatures et celle des Saints
- 645. Quiconque continue de la critiquer, de la nier sans jamais se repentir
- 646. Celui-là mourra, plongé dans les péchés capitaux par la justice d'ALLAH
- 647. Et cela sans qu'il le sache, notre Sheih, l'a bien écrit, il importe de se réveiller!
- 648. Il faut lire l'ouvrage "Junnat-al-murîd" (le bouclier de l'aspirant) écrit par notre sauveur le Calife très sage
- 649. Que le Seigneur créateur soit satisfait de lui et de tous les Elus bienfaiteurs
- 650. Puis vient l'origine du vocable "at-tasawwuf" qui est vivement controversée
- 651. Entre "sûfah", "saff", "sûf", "safw" etc, il faut suivre leurs différents avis
- 652. Un grand nombre d'autres ont émis d'autres idées, et chaque opinion est fondée sur un argument probant aux yeux de ses défenseurs
- 653. Leurs avis à ce sujet vont au delà du millier, il nous semble peu pertinent de les énumérer ici
- 654. Le vrai "sûfi" est un savant, mettant réellement sa science en pratique sans transgression d'aucune sorte
- 655. Il devient ainsi pur de tout défaut, le coeur plein de pensées justes

- 656. Détaché du grand monde pour se consacrer au service et amour d'ALLAH, considérant à un pied d'égalité le louis d'or et la motte de terre
- 657. Semblable à la face de la terre, sur qui, on jette toutes sortes d'impuretés, faisant l'objet des plus durs traitements, mais qui ne donne jamais que du bien
- 658. Le scélérat, aussi bien que l'homme de bien, la foule aux pieds; mais elle reste immobile et impassible
- 659. Comparable au nuage qui déverse partout ses ondes, sans discrimination
- 660. Celui qui atteint ce stade est un "sûfi", celui qui ne l'a pas atteint et qui se dit "sûfi", est un imposteur
- 661. C'est là où se termine le préambule du Livre, attaquons maintenant le premier chapitre.

# LES CRÉATURES

- 662. Sache qu'ALLAH nous préserve de tout péril et nous guide tous dans le meilleur sentier du salut –
- 663. Que le fait de se tourner vers les créatures, de les suivre ou de s'intéresser outre mesure à leurs affaires, constitue pour le dévot aspirant, une barrière qui le sépare d'ALLAH
- 664. La passion, aussi bien que Satan le maudit, fait partie de ces créatures ; tu dois contrecarrer tous les deux afin de te maintenir dans la bonne voie
- 665. Ta passion doit être maîtrisée et dirigée par ta raison, mais n'inverse jamais cette formule car alors, tu t'attirerais le courroux d'ALLAH Très Haut

666. Le vrai croyant est celui qui est guidé par sa raison, non par sa passion, vers l'agrément de son Seigneur

## SATAN

- 667. Quant au maudit, nous cherchons une protection en ALLAH contre lui et contre tout transgresseur blâmable
- 668. Satan est un combattant qui attaque et livre bataille à chaque instant, irréductible, il ne connaît ni trêves, ni repos
- 669. Chaque fois que tu le terrasses, il se relève rapidement, plus résolu et plus dangereux que jamais
- 670. Il n'a d'autres occupations que de lutter, sans jamais désespérer, contre tout adorateur
- 671. Il incite le fidèle à négliger les actes de piété; si, courageusement il résiste et agit, il l'incite à s'exécuter d'une manière expéditive de ses obligations (religieuses) les entachant ainsi de vices
- 672. Si le fidèle lui résiste toujours, il l'incite à extérioriser ses actions dévotes dans le dessein d'être admiré ; s'il lui oppose encore une farouche résolution avec scrupule et discrétion
- 673. Il l'incite à la fierté et à avoir des idées avantageuses sur lui même et ainsi de suite jusqu'à ce que "l'orant" succombe sous ses coups
- 674. Sois vigilant, prêt à chaque instant, à te défendre dans un combat héroïque, tu éviteras ainsi son danger
- 675. N'oublie jamais dans ton combat de t'armer de la répétition des Noms d'ALLAH, car Satan trouble l'esprit, mais avec cette mention du Nom d'ALLAH, tu acquiers de la sainteté
- 676. Réfugie-toi en ton Seigneur très généreux, ainsi tu seras à l'abri de sa dangereuse machination
- 677. Satan n'est qu'un chien que ton Seigneur excite contre toi, implore son secours contre lui; ne te trompes pas!

- 678. Si tu luttes contre lui sans le secours d'ALLAH, tu deviens faible et impuissant
- 679. Si tu le méprises, il te tord le coup, si vous luttez seuls, sans l'aide d'ALLAH, il te jugule, te brûle la cervelle
- 680. Il suffit de penser à sa célèbre histoire encore fraîche dans les esprits avec "BIRSIS"
- 681. L'histoire de "BALÀ-M", le malheureux savantissime suffit pour avertir tout homme intelligent
- 682. Ne vous estimez jamais échappé à la machination de Satan avant la séparation de l'âme et du corps (avant le trépas)
- 683. Car, il vient au moment de la mort se présenter à la personne dans le but de la priver des suites heureuses de ses bonnes actions
- 684. Je me réfugie en ALLAH mon Seigneur miséricordieux quand il m'assaille

### L'ÂME CHARNELLE

- 685. Ton âme charnelle fait partie des créatures, c'est le plus dangereux des ennemis de l'homme comme on l'a mentionné dans la relation
- 686. Ne cède jamais à ses désirs, mon ami, ne lui rend jamais grâces ; traite-le avec dureté et soupçon
- 687. Certes l'honneur de l'homme (à l'au-delà) est évalué en fonction des déboires de son âme et de ses peines (dans ce monde)
- 688. Combats cette âme "charnelle" en exécutant l'ordre d'ALLAH pour élever Sa voix si tu es intelligent
- 689. Demande-lui compte à chaque instant, ainsi tu facilites ton règlement le du compte devant le Seigneur
- 690. Rappelle-lui la mort, tout le temps, ainsi que la grande peur qui la suit et gare aux manquements!

- 691. Sois, tout le temps, vigilant, te méfiant d'elle, semblable à celui qui rencontre un lion qui s'apprête à l'attaquer
- 692. Cette personne reste, tout le temps, effrayé (à coup sûr), car la moindre négligence de sa part le mettrait à la merci du lion
- 693. Cette vigilance, cette méfiance à l'égard de l'âme charnelle constitue un bienfait en faveur de l'homme
- 664. La passion, aussi bien que Satan le maudit, fait partie de ces créatures ; tu dois contrecarrer tous les deux afin de te maintenir dans la bonne voie

### LE BAS-MONDE

- 695. Il y a ce monde vil qui n'a aucune valeur, qui est méprisable aux yeux du Maître de la religion
- 696. Faut-il en laver les mains pour acquérir la qualité du détachement de cœur qui purifie tes adorations
- 697. Le véritable ascétisme, d'après la définition de l'analyste, c'est de ne jamais le viser dans ton coeur et cela pour l'amour d'ALLAH
- 698. N'éprouve ni joie, ni chagrin pour l'obtention ou la perte d'un bien mondain
- 699. Car la passion de ce bas monde est la cause ou, du moins le fondement de tout péril, mais cette réalité échappe aux humains
- 700. Tout mal émane de cela et c'est pourquoi le probe l'abandonne
- 701. Quand à ce qui est licite (parmi les choses de ce monde), il entraîne l'expulsion, le tourment, la dure privation, l'enténébrement, etc...
- 702. Ses biens (ceux du bas monde) douteux entraînent le blâme, le jour du jugement dernier, et aussi les ténèbres, les querelles et les reproches

- 703. L'utilisation de ce qui y est licite dans l'ostentation, engendre un règlement de compte, son utilisation en vue de rivalités, est cause de châtiment demain
- 704. Son usage pour le simple plaisir, amènera demain, en dehors du règlement de compte, un emprisonnement, n'en doutez pas
- 705. Conserver les biens licites de ce monde pour s'assurer ou par commisération pour les êtres, dans le dessein d'assurer sa propre subsistance pour ne pas avoir à recourir aux créatures<sup>18</sup>
- 706. Et laisser les gens en paix, sauvegarder sa foi et son honneur permettent de gagner la meilleure récompense
- 707. Rends-toi compte que posséder juste le strict nécessaire est plus avantageux que la pauvreté et mieux qu'une grande richesse, même acquise pour parer aux situations difficiles
- 708. Si le riche est reconnaissant envers ALLAH, il est au- dessus du pauvre qui se résigne (pour l'amour d'ALLAH)
- 709. Comporte-toi quand tu prends nourriture, comme un humain contraint et forcé à consommer un cadavre par nécessité absolue
- 710. Et comme un voyageur gêné, en prison dans ce monde, endurant sans jamais se plaindre les différentes adversités
- 711. Car les malheurs de ce monde tels que le dénuement, la maladie et tous les autres maux qui frappent,
- 712. Comme les catastrophes, les déceptions, la faim, les cas difficiles, etc...
- 713. Tout cela constitue un bienfait d'ALLAH Très-Haut au bénéfice des serviteurs, **AL YADÂLÎ** l'a dit
- 714. Car, dit-il, celui qui en est exempt se plaît à ce monde qui devient son Paradis dans lequel il jouit et se réjouit

<sup>18</sup> en cas de besoin

- 715. Il se met alors à abhorrer la rencontre avec ALLAH en détestant lâchement la mort
- 716. Ces adversités obligent le pauvre adorateur à retourner vers son Seigneur et à mépriser ce bas monde
- 717. Le meilleur des états d'un croyant qui oeuvre pour ALLAH, est l'état d'humilité et de contrainte à recourir à ALLAH
- 718. Car cela lui ôte tout moyen et subterfuge si ce n'est de compter sur l'Unique miséricordieux
- 719. A l'instar du voyageur égaré, dans le désert désespéré dans la solitude, du solitaire noyé dans l'eau qui ne voit aucun moyen de se sauver
- 720. Le pire de ces états est celui où il est grisé de son propre honneur et de sa puissance ou de ceux d'une autre créature qu'il peut craindre ou espérer
- 721. Ou encore quand il s'appuie totalement sur un autre être, fut-ce à cause de sa science, de sa situation ou de ses actions
- 722. L'état d'humilité découlant d'un pêché commis, est plus louable qu'un état d'honneur qui le grise, résultant du sentiment de sa rectitude et de sa vertu
- 723. Le premier cas lui montre la faiblesse de son âme débile et méprisable, et son néant, lui donnant ainsi la peur de récidiver et de se rebeller contre la Toute-Puissance s'il est intelligent
- 724. Il dispose les âmes à se tourner vers l'autre monde et à désirer la récompense et ce avec zèle et entrain
- 725. Il engendre l'adoration secrète, la pureté du coeur et la sagesse, il entraîne aussi la disparition des vices
- 726. L'acte secret a plus de poids que l'acte manifeste, tel est l'avis de leur consensus

727. Il est moins supportable aux âmes parce que étant obscur et méconnus du grand monde

## LES CRÉATURES HUMAINES

- 728. Ces gens avec qui nous vivons, font partie des créatures pouvant handicaper l'aspirant qui les redoute ou qui s'appuie sur eux
- 729. Ne pleurniche jamais devant les créatures pour tes besoins, mais implore le secours du Tout-Puissant, le Créateur de toute la création
- 730. Tourne-leur le dos (dans ton for intérieur), te sont-ils favorables ou non et fie-toi au Créateur qui connaît ton état
- 731. Regarde-les toujours avec deux genres d'yeux: avec un oeil de la "Sarîaa" en leur ordonnant le bien,
- 732. Leur interdisant le mal avec l'application des sanctions légales et en les remerciant pour les biens qu'ils auraient fait
- 733. Avec un oeil de la "haqîqa" en acceptant leurs excuses quant ils sont en faute
- 734. Il ne faut pas leur garder rancune lorsqu'ils se montrent injustes, lorsqu'ils te refusent un service ou une faveur ou lorsqu'ils te font du mal
- 735. Sois conscient qu'ils sont sous l'empire du Seigneur et tenus étroitement dans sa poigne tout le temps
- 736. Certes le maître de ta destinée, seul capable de t'assîgner le bien ou le mal à son gré, c'est ton Seigneur Très-Haut, mais non les créatures
- 737. Evite de leur faire du mal ; reconnais-leur leurs droits ; sois patient et fais preuve de longanimité devant le mal qui t'atteindrait de leur part
- 738. Pratique toujours avec eux, cette politique, cette sagesse de conseil et de pitié sans jalousie.

- 739. Perfectionne ton caractère et traite-les avec gentillesse tout en restant tout tourné vers ALLAH dans ton for intérieur, montre-toi à tous, doux et bienfaisant
- 740. Purifie ton coeur, aime pour eux ce que tu aimerais pour toi-meme, sois digne de confiance
- 741. Recours à ton Seigneur devant leur injustice, car cela tient lieu d'adoration

# L'ACTION

- 742. L'action fait partie des créatures ; ne compte pas entièrement sur elle tant qu'elle est
- 743. N'en cherche pas une récompense ou un prix, cela à cause des nombreuses anomalies qui apparaîtront lors du "hisâb" (règlement)
- 744. Et que, considérable ou maigre, elle ne t'appartient pas, tu n'en es pas le véritable auteur, ne te laisse pas prendre aux pièges du démon
- 745. Corrige tes actions sur la vérité et quand tu entres dans la maison de la vérité<sup>19</sup>
- **746.** Dis: "tout ce qui est la volonté d'ALLAH s'accomplit, on n'y peut rien; il n'ya ni force, ni moyen si ce n'est en ALLAH"
- 747. Le Pôle de la religion, notre Chef célèbre, **IBN ATÀ** ALLAH a dit dans le, texte de AL Hikam (Sagesses)
- 748. La diminution de l'espoir par suite d'une faute commise prouve que l'homme s'appuie sur son action
- 749. Il en est de même, ajoutons-nous, le fait d'être persuadé de son propre salut en raison de son propre ascétisme, sa probité et ses oeuvres pies
- 750. Frère, partout où penche la décision d'ALLAH, tourne avec elle sans hésitation
- 19 le paradis de tes actions

- 751. Ne désespère pas à cause d'une faute ou d'une erreur commises
- 752. Le fait d'ajouter la bonne espérance à la crainte d'ALLAH, est le meilleur comportement du musulman, sans aucun doute
- 753. Toutefois, on préfère que l'espoir prenne le pas sur la crainte lorsque la mort approche
- 754. Car on rapporte que la décision du Seigneur se détermine conformément à la bonne ou mauvaise expectative du serviteur
- 755. Que d'actes de dévotion poussant leur auteur à la fierté ou à la présomption!
- 756. Et celui-ci finit par périr, par la justice du Créateur, à cause de sa présomption
- 757. Que de désobéissances qui ont poussé leur auteur à se repentir qui finit par acquérir la faveur d'ALLAH!
- 758. Et qui revient dans la bonne voie par la grâce d'ALLAH le Très-Haut!
- 759. La "manœuvre" d'ALLAH est subtile, incompréhensible aux humains, celui qui y médite, qui l'examine, n'arrive jamais à en découvrir le secret
- 760. Il engage dans la nuit son jour, comme il incarcère dans le jour aussi une nuit noire
- 761. Quand tu prends un engagement devant ALLAH, dans sa religion, il faut éviter d'y manquer
- 762. Car chaque être perdu peut être remplacé hormis ton Seigneur ALLAH qui n'est qu'un.
- 763. Fournis le maximum d'efforts possibles et sois sensible aux menaces et avertissements d'ALLAH en améliorant ton comportement pour le mieux possible
- 764. Débarrasse-toi des vices et abandonne les projets lointains, la thésaurisation, et combats la paresse

- 765. Préserve tes membres ainsi que tes organes de tout ce que ton Seigneur interdit
- 766. Attache-toi à examiner tes propres défauts et tâche de les guérir, repens-toi pour la crainte d'ALLAH
- 767. Attache toi aussi à accroître tes connaissances et tes bonnes actions, uniquement pour la Face d'ALLAH Très-Haut et Tout Puissant
- 768. L'aspirant ne doit désirer que l'agrément du Clément partout où il passe
- 769. On lit dans un texte de notre Sheih **AL MUHTÂR**, le grand, de la famille **KUNTA** le très illuminé
- **770.** "Le fait de rechercher du repos dans ce monde traître engendre la honte au jour du jugement dernier"
- 771. Ne te laisse pas tromper par les propos flatteurs des hommes qui disent de toi : "cet homme est parmi les lucides croyants!"
- 772. Ne te laisse jamais tromper par ce qu'ALLAH voile toujours et cache ici-bas de tes graves défauts aux yeux des gens
- 773. Ne te laisse jamais tromper par les propos mielleux qu'ils te prodiguent sans rien connaître de toi, ni par le grand respect qu'ils te vouent
- 774. Ne te laisse pas tromper par le fait de les voir venir te solliciter, des pays lointains,
- 775. Pour s'édifier pour ta science, pour ta bénédiction et pour te rendre visite par crainte du péril
- 776. Car ces gens ne connaissent rien de tes défauts, de tes vices cachés ou apparents
- 777. Ne te laisse pas tromper sur ton Seigneur honorable, par Sa grande clémence, Son immense bonté et Sa longue patience

- 778. Aies honte de ton Seigneur qui te voit, le fait de ne pas avoir honte est preuve de lâcheté!
- 779. Fais de ton mieux et compte sur Sa bonté, mais non sur tes actions et crains-le réellement
- 780. Dirige tes efforts et tes soucis vers ALLAH (vérité) qu'll soit exalté! mais jamais vers les créatures
- 781. La clairvoyance spirituelle est semblable à la vision de l'oeil ; l'épaisseur infinitésimale d'un corpuscule quasi microscopique l'empêche de voir clair!
- 782. Chacune (si petite soit-elle) des choses blâmables d'ici bas, dans le coeur, empêche les lumières d'ALLAH d'y pénétrer
- 783. Et le fait d'être sauvé des dangereuses illusions sataniques est parmi les choses les plus difficiles de tous les temps
- 784. Car la perdition peut provenir de la science comme elle provient de l'ignorance ; tel est l'avis des spécialistes de la matières :
- 785. Un homme peut être abusé et égaré par sa science, par sa générosité, par son "jihâd"
- 786. A travers ces qualités, l'homme cherche le prestige et veut que l'on dise de lui "un tel est un savant au-dessus des autres"
- 787. L'homme alors fait le savantissime qui n'ignore rien, il inonde le milieu dans des flots de "logias" et d'informations sans même attendre d'être interrogé
- 788. Il consulte, sans discontinuer, les savants qu'il connaît afin d'être au-dessus de sa génération et d'atteindre les extrêmes limites
- 789. Et afin d'être en mesure de remporter des victoires sur tous ceux qui osent se mesurer à lui son existence durant

- 790. La science la plus utile au coeur est celle d' "Al ubûdiyah"<sup>20</sup> et celle d' "Ar-rubûbiyah"<sup>21</sup>
- 791. Certains fidèles s'efforcent de montrer leur munificence et leur disposition à bien faire, ne reculant devant aucun obstacle
- 792. Mais l'objectif qu'il vise derrière cela, est que l'on dise qu'il est très bon (très généreux) et qu'il ne garde rien pour lui-même
- 793. Il nourrit les pauvres et les nécessiteux et comble les grands comme les petits
- 794. Alors qu'il se garderait bien de donner si ce n'était à cause des louanges qu'on lui adresse. Qu'il périsse!
- 795. Certains d'entre eux sont trompés par les guerres saintes qu'ils ont effectuées et ils s'acharnent contre les êtres.
- 796. Ils effectuent des raids continuels dans l'unique but d'obtenir de l'honneur et de la richesse
- 797. Ils prétendent ainsi élever la voix d'ALLAH alors que leur objectif n'est que la célébrité et la richesse
- 798. Ils en reviennent lourds de pêchés et de défauts qui couvrent toute leur armée
- 799. Certains parmi eux ont été trompés par leur pèlerinage à la Maison d'ALLAH et l'amour du prestige les aveugle
- 800. Ils y vont en soutirant l'argent des croyants par l'intermédiaire de l'autorité politique usurpatrice
- 801. On les voit très souvent frapper aux portes en quête d'un viatique opulent
- 802. Ils s'approvisionnent ainsi de biens mal acquis pour se rendre aux lieux saints d'ALLAH

<sup>20</sup> la servitude envers ALLAH pour s'exécuter de ses devoirs

<sup>21</sup> concernant la Souveraineté d'ALLAH

- 803. Il arrive à l'un d'eux de manquer à des obligations divines à cause de la fatigue et cela entraîne sa perte
- 804. Quand il est revenu, il traite les musulmans avec hauteur et mépris parce qu'ils n'ont pas accompli le pèlerinage
- 805. Il croit avoir acquis tous les avantages du monde au- dessus des autres le jour de la Résurrection, alors qu'il n'aura que douleurs et déception,
- 806. Ignorant qu'il eût été mieux, pour lui, de rester chez lui tout en y pensant avec désir et bonne intention
- 807. Certains ont été trompés par Satan, qu'ALLAH nous préserve du danger de sa perfidie
- 808. Se fiant à leur ascétisme, à leur grande probité, à leur prône influent et prestigieux à toutes les occasions
- 809. On les voit refuser de manger même ce qui est licite afin que les gens disent (de chacun d'eux) "Cet homme est probe et très pieux"
- 810. Les pauvres types! s'ils savaient que cela n'est qu'une maladie qui a pris racine dans leur coeur!
- 811. Le fait de se nourrir de ce qui est licite est plus sain que de chercher des louanges par des moyens perfides
- 812. Les louanges des créatures ne serviront rien à l'homme s'il est en disgrâce auprès d'ALLAH Vérité
- 813. Le blâme des gens ne lui fait aucun mal si aux yeux d'ALLAH, il compte parmi les clairvoyants
- 814. User du licite tout en évitant la recherche du prestige, est plus avantageux si on le fait pour la Face d'ALLAH
- 815. Quoique tu fasses, mon frère, fais-le pour la Face d'ALLAH, dans le but d'obtenir Son agrément

- 816. Tout ce que tu refuses, biens ou autres, refuse-le craignant la disgrâce du Très-Haut
- 817. L'ascétisme n'est autre chose que ce que nous avons dit en vers dans le premier chapitre
- 818. Si tu désires être probe, observe avec rigueur la loi de la "Sariaa" en toutes choses
- 819. Certains prédicateurs conseillent d'être laborieux alors qu'ils sont eux mêmes fort fainéants
- 820. Certains interdisent de désobéir ALLAH, alors qu'ils sont, eux mêmes, des pécheurs endurcis
- 821. Ils conseillent d'être sincère dans la dévotion alors que leurs actions ne sont qu'exhibition et vanité
- 822. Certains se répandent en brillantes prédications alors qu'ils ne sont même pas du tout touchés de ce qu'ils disent
- 823. Certains sont abusés par leurs études, leur érudition dans les sciences religieuses, craignant fort bien d'avoir des lacunes, très fiers du grand nombre de leurs disciples et des sages conseils qu'ils prodiguent
- 824. Alors qu'ils n'ont pas purifié leur coeur des défauts graves tels que la fierté, la haine, la jalousie, etc...
- 825. Non! bien plus, ils se croient dans les nues, au dessus de tous les autres
- 826. Aux yeux d'ALLAH, parce que, croient-ils, ils guident les gens dans le bon chemin
- 827. Or ils dorment profondément et ne se réveillent guère
- 828. Leur coeur s'est écarté de la bonne voie et ils ne savent pas qu'AL-LAH, (qu'il soit exalté!) soutient et fortifie
- 829. L'ordre de cette religion par un polisson scélérat, tout le temps

- 830. Leurs connaissances les trompent et ils s'appuient sur autre chose qu'ALLAH; il se perdent
- 831. Est-il utile pour un affamé de tenir la faucille sans jamais cultiver dans les champs?
- 832. Est-il utile à un assoiffé de posséder une corde sans jamais l'utiliser pour puiser de l'eau? o mon ami!
- 833. Es-tu dispensé du devoir du pèlerinage pour le simple fait d'avoir vendu un viatique à celui qui accomplit ce devoir?
- 834. Suffit-il ô mon ami, de faire l'ablution sans s'exécuter de la prière obligatoire?
- 835. A quoi sert d'aiguiser une arme qu'on n'utilisera jamais dans la vie?
- 836. La connaissance d'innombrables remèdes ne profite pas un malade
- 837. Tant qu'il n'utilise aucun médicament pour combattre la maladie qui le mine, eut-il guéri lui-même des milliers de personnes malades
- 838. Certes, si ton progrès dans les connaissances n'entraîne, pour toi, aucun avancement sur le plan spirituel, point de détachement aux choses d'ici-bas
- 839. Ton progrès est négatif et nuisible parce qu'il t'éloigne du Seigneur Très-Haut ; réfère-toi au "hadît" de l'Envoyé d'ALLAH
- 840. (Salut et paix d'ALLAH sur lui, sur Sa famille et sur ses Compagnons précellents)
- **841.** "Certes, le fait d'aller à la chasse sans aucune arme, est l'action des sots ignares,"
- 842. C'est un manquement aux réglés de la politesse à l'égard d'ALLAH le Seigneur des maîtres

- 843. Sache que le Royaume d'ALLAH est fondé sur des traditions, comme nous le verrons plus loin
- 844. Il ne faut jamais aller à la chasse sans porter des armes tranchantes et bien affûtées, ni prendre ces armes sans faire la chasse
- 845. Il faut, à la fois, prendre l'arme et aller à la chasse, fais de ton mieux pour atteindre ton objectif
- 846. Eh quoi ? être sauvé du danger de ces illusions fatales, je le jure par la vie de mon Seigneur -, est parmi les plus difficiles des choses
- 847. Nous cherchons un refuge en ALLAH, tout le temps, contre elles et contre tout ce qui conduit à la perdition
- 848. Notre Sheih **AL GAZÂLÎ** le grand rénovateur l'a expliqué en détails en ne laissant subsister aucune équivoque
- 849. Cherche-le dans son ouvrage "Ihyâ" tu le trouveras en prose très exhaustive
- 850. La plupart des défauts de l'homme ont leurs origines dans la crainte des critiques et dans l'amour des éloges
- 851. Et l'amour de ce bas-monde réside dans le désir de l'une de ces quatre choses
- 852. A savoir : le bien (richesse), la mangerie, le commérage, le sommeil
- 853. Celui qui aime naturellement un de ces quatre sans y être contraint, est considéré comme quelqu'un qui aime
- 854. Ce bas monde, car la richesse corrompt, de même que le sommeil fait oublier et distrait les hommes
- 855. Quand aux aliments, ils causent à l'homme la sécheresse du coeur, il faut méditer
- 856. Quant au bavardage, il distrait celui qui y est plongé sans évoquer le Seigneur et cela nuit

- 857. Sache que le détachement de ce bas-monde constitue le meilleur viatique que l'homme puisse mettre de côté pour l'au- delà
- 858. Tout homme qualifié d'ascète, est loué et exalté de toute bonne qualité
- 859. Parmi ses heureuses conséquences ; le repos du corps et de l'âme pour l'homme ici-bas et à l'au-delà assurément
- 860. Certes, ceux qui se sont détachés de ce bas-monde sont les vrais monarques et les vrais sages, sans ambages
- 861. Ils sont ceux dont la spéculation aboutit aux meilleurs résultats, et la contemplation, à l'édification et à la vertu parfaite qui les élève au-dessus des autres
- 862. On rapporte dans une tradition que : le moins heureux parmi les gens du Paradis
- 863. Aura mille serviteurs et soixante douze (72) épouses à l'abri des chagrins
- 864. Les vertus qui incitent à l'ascétisme sont au nombre de cinq (5) selon l'opinion du connaisseur :
- 865. Réfléchir sur la fugacité de la vie à côté des nombreuses occupations qui empêchent de méditer et de faire son examen de conscience
- 866. Savoir que l'amour de ce bas-monde abaisse l'homme aux yeux d'ALLAH
- 867. Savoir que son abandon constitue un acte de dévotion qui rapproche d'ALLAH et que son désir constitue un danger
- 868. Qu'il donne l'avantage d'être élevé, demain, à un rang supérieur, auprès d'ALLAH. Quel heureux avantage!
- 869. Que le désir de ce bas-monde jette l'homme dans l'angoisse et la gêne, rend pénible le règlement du jugement dernier

- 870. La responsabilité qui découle du devoir d'être reconnaissant envers ALLAH aussi s'impose
- 871. Il lui confère l'agrément, la garantie contre la disgrâce, contre tout ce qui pourrait l'assaillir
- 872. Si l'ascétisme n'avait pour avantage que le seul agrément d'AL-LAH, il suffirait aux croyants

# LES VICES GRAVES

- 873. Sache -- (qu'ALLAH nous accorde la paix absolue qui, ni dans ce monde ni dans l'autre, ne nous sera retirée) --
- 874. Que les vices qui sont eux-mêmes des pêchés, entraînent une sécheresse de cœur très dangereuse
- 875. Leur grand nombre attire au pêcheur, malheur, repoussement (disgrâce) privations et haine, leurs conséquences pernicieuses frappent immédiatement avant la mort de celui qui les a commis, oui!
- 876. Il en est que tout malheur qui frappe ce pêcheur, est considéré, non comme une épreuve, mais comme un châtiment lui venant d'AL-LAH, (donc sans récompense)
- 877. Et que tout ce qu'il peut obtenir comme bien ici-bas n'est qu'un piège, un appât du Maître du Trône pour le prendre au dépourvu.
- 878. Au rebours du cas des vertueux, je te conseille de ne mépriser, un tant soit peu, un quelconque pêché, mais fais vite de te tourner vers ALLAH
- 879. Par un repentir absolument sincère pour expier ce forfait, par exemple en priant sur
- 880. Notre Prophète, qu'ALLAH lui accorde le salut et la paix, à sa Famille et à ses compagnons tout le temps

- 881. De même les veillées pieuses et les précieux services rendus aux personnes vertueuses et obéissantes peuvent intercéder en ta faveur
- 882. De même le fait de s'asseoir avec ces gens pour l'amour d'ALLAH, qu'll soit exalté!, ainsi que la fréquente imploration du pardon
- 883. Notamment par la formule dite "sayyid al istigfâr" très célèbre, la fréquence du "tasbîh" et de la méditation aussi
- 884. Principalement sa "salât" (sa prière) la plus bénie de toutes, comme l'auteur l'a rapporté:
- 885. Le "sûfî" a réparti ces "radâil" (vices) en 2 parties : vices cachés et vices apparents

## LES VICES APPARENTS

- 886. Ceux qui sont tout à fait extérieurs sont aussi formellement interdits, il faut s'en repentir le plus rapidement possible.
- 887. Il est nécessaire à toute personne responsable de ses actes de les éviter par crainte du Maître du genre humain
- 888. Il en est de la médisance, de la calomnie, de la perfidie, du mensonge, du parjure, du fanatisme (esprit de parti) de la fausseté, de la turpitude et de out ce qui est vain,
- 889. Le fait de marcher vers le "harâm" (l'illicite), de le regarder, de même que tout ce qui est obscène ou nuisible dans l'expression
- 890. Il est interdit d'utiliser l'illicite en agissant par le sexe ou par un autre membre, de prononcer des paroles interdites
- 891. Il est interdit de l'écrire, de l'écouter quand on en parle, notamment de le pratiquer, ainsi que de verser le sang ou d'utiliser illégitimement le bien d'un musulman ou d'un semblable
- 892. L'abandon d'un musulman pour une raison autre que celles reconnues par la "Sharia" (loi) tout cela est à éviter

- 893. Il est également interdit de le mépriser, de le ridiculiser. Le manque de sincérité et la trahison sont interdits
- 894. La machination et les controverses malsaines, la guerre froide ou toutes mauvaises relations entre musulmans

#### LES VICES SECRETS

- 895. Quant aux "radâ-il" "dissimulés, ils constituent des défauts de "l'âme charnelle"
- 896. On craint une mauvaise fin pour celui qui en est entaché s'il ne s'en repent vite sous la crainte d'ALLAH
- 897. Qu'ALLAH nous préserve de ces vices, de Satan et de tout séducteur
- 898. Ces vices se transforment, aussitôt après la mort, en scorpions et en serpents
- 899. Ils sont plus terribles que les premiers (défauts manifestes) car ils prennent leur source dans la nature de l'âme charnelle
- 900. Comme l'abandon de ce qui est prohibé est plus méritoire que l'exécution des ordres, selon les rapports authentiques
- 901. Ces vices, quelles que soient leurs ramifications et leurs nuances se répartissent en trois (3). Réfléchissez bien!
- 902. Sache d'abord que notre âme déteste par nature tout genre d'adoration de nature à satisfaire ALLAH
- 903. Elle aime le repos, or cela altère l'état de la servitude envers
- 904. Si l'homme lutte, rompt ses attaches et agît pieusement, elle tente de gâter l'action par des incongruités et des vices
- 905. Or cela entache le culte exclusif qui doit être voué à ALLAH, étant une forme d'idolâtrie. Sois sage

- 906. Si l'homme échappe à toutes ces machinations, Satan entreprend de le persuader de son mérite, de le faire croire à sa prééminence sur les autres
- 907. On ne pourra jamais parvenir au but sans avoir au préalable, franchi les étapes qui se situent en deçà du terme
- 908. Il importe alors, après avoir pris connaissance de leur existence et discerné leur nature, de s'évertuer à les franchir
- 909. Cela constitue l'un des plus nobles vœux que l'homme puisse jamais réaliser pour s'approcher de son Seigneur ; réveille-toi!
- 910. La compagnie des "Sheihs" authentiques les fera connaître grâce à leur lumière et par les précieux conseils qu'ils donnent
- 911. La compagnie des amis sincères te fait connaître tes vices et tes défauts, celle de tes ennemis peut être utile par leurs critiques et ta longanimité devant leur malveillance
- 912. Le seul moyen vraiment efficace pour échapper à tous ces maux est de te tourner vers ton Seigneur, Très-Haut avec humilité et soumission
- 913. De même que ton retour vers le maître du chien (méchant) est plus juste et plus sage que de te charger de sa correction
- 914. La décision ferme dans le combat de la part d'un homme armé de faim pour conquérir le profit, fait partie de ses remèdes
- 915. Aussi le fait de priver cette âme (charnelle) des plaisirs et délices qu'elle convoite, tout le temps,
- 916. En faisant peser sur elle le poids des œuvres pies, de même de fréquenter les gens du bien en suivant leur exemple
- 917. Ainsi le fait de ne manger que le pur licite, non le douteux, loin de l'usure et de ses semblables

918. O ami, si tu manges n'importe quoi, tu fais n'importe quoi, si tu accompagnes n'importe qui, tu deviens n'importe qui (choisis donc ce que tu manges et celui que tu fréquentes)

919. Le fait de fuir tout lieu de tentation et de séduction afin d'être sauvé du pêché et de chercher un guide adorateur, fait partie des remèdes

920. Pour être sauvé de "hinde"<sup>22</sup>, il faut se garder à jamais de descendre dans ses vallées (de ne pas l'approcher)

## CERTAINS REMÈDES ET VICES EN DÉTAILS

921. Voici en partie les vices et les remèdes cumulativement, en détails

#### L'ORGUEIL

922. L'orgueil est le plus grave de ces vices parce qu'il entame la foi de l'adorateur

923. Les autres vices, en dehors de lui, gâtent collectivement ou individuellement l'action du croyant

# LA HONTE (NATURELLE) OU LE HAYA

924. On compte, sans doute, parmi ces vices le "hayâ" (la honte) je veux parler de la honte naturelle et non de la honte légale

#### l a fifrté

925. Comptez le fait de dissimuler ou de refuser la vérité, le fait de mépriser une quelconque personne. Laisse la fierté!

926. Le remède (de la fierté) est de te rappeler que ton corps est bâti de la même façon que celui de tous les autres

927. Tu n'es au-dessus de personne, car tu ignores comment finira ta vie et quelle sera ta destinée demain

<sup>22</sup> nom de femme arabe symbolisant Satan ou ce bas-monde et de ses acolytes

- 928. Dans le livre d'ALLAH, des châtiments atroces sont annoncés au passif des orgueilleux
- 929. C'est cette même fierté qui fut cause de la perdition de Satan le maudit, nous nous réfugions en ALLAH notre Seigneur contre leur mal (de Satan et de la fierté)
- 930. Jadis, tu n'étais qu'une goutte de sperme fétide et maintenant tu es porteur de souillures (matières fécales et autres)
- 931. Tu deviendras à la fin de ta vie, un cadavre souillé, puant et exécrable
- 932. Vous êtes, tous, les fils d'**ADAM**, sans exception, créés à partir de la poussière

#### LA PRÉSOMPTION

- 933. Quant au remède de la présomption, d'après ce qui est rapporté, c'est de savoir que les actes de piété, en réalité
- 934. Ne lui appartiennent nullement et que, lui, il n'est qu'un instrument forcé à agir et ses actions peuvent, d'ailleurs, ne pas être agrées par ALLAH
- 935. Il n'est ni parfait, ni impeccable, il est toujours insuffisant dans ses actions, il ne vaut pas le "nagîr"<sup>23</sup> aux yeux d'ALLAH
- 936. A côté de ce qui lui incombe dans ses devoirs envers ALLAH en quoi? il ne vaut ni atome, ni "fatîl"<sup>24</sup>
- 937. Et que quiconque s'appuie sur autre chose qu'ALLAH, verra cet appui fuir devant lui le jour de l'Angoisse et ne lui amener que "malpeste" et désagrément
- 938. Que d'actions pieuses rendues nulles par un seul regard d'admiration! (de la part de celui qui les avait accomplies)!

<sup>23</sup> la noix d'une datte

<sup>24</sup> matière blanchâtre à l'intérieur de la noix d'une datte

## L'OSTENTATION OU LE "SUMA", LE "RIYA" LE "ÙJB"

- 939. Il ne convient pas à une créature de se targuer de l'éminence de ses avantages auprès d'ALLAH, l'auteur des bienfaits
- 940. La définition de la "Suma" selon les propos de celui qui fait autorité, est de raconter une bonne action dans un but mondain
- 941. Tel que : s'attirer des éloges ou de l'admiration dans les actions le "ujb" est le frère du "riyà" dans leur fond
- 942. Quant à ce "riyà" "c'est le fait d'accomplir un bon acte pour obtenir, aux yeux des gens, une certaine considération";
- 943. Pour s'attirer un bien ou écarter un mal telles l'acquisition de richesse ou la crainte d'un dommage
- 944. Il y a divergence d'esprit au cas où il ne vise qu'un but exclusivement mondain, avons-nous là un cas de "riyà" pour un acte non religieux?
- 945. Quant au cas où il ne vise rien qui puisse être considéré comme appartenant à ce bas-monde, c'est ce qu'on appelle le "Ihlâs" (culte exclusif à ALLAH)
- 946. Celui qui tient compte des créatures dans ses actes de piété, est un homme entaché de "riyà"
- 947. Oui, même s'il agissait seul et isolé dans un endroit, l'inverse de ce cas, est un cas de "ihlâs"
- 948. Soit celui qui ne tient nullement compte des créatures ; il est "muhlis" (sincère) même s'il agissait devant tous, car leur présence est sans effet dans son cœur
- 949. On y compte l'action accomplie afin de parvenir à la proximité du Clément Miséricordieux. Les Elus l'ont dit
- 950. Il en est de même d'agir pour le plaisir que procure l'action, également d'agir pour parvenir à ce qu'on appelle le "wusùl" (être élu)

- 951. Pour obtenir la grandeur auprès des créatures, opérer des "charismes", se concilier les coeurs et gagner les sympathies, jouir d'un prestige auprès des contingents
- 952. Agir pour parvenir à la grandeur, acquérir les priviléges qu'ALLAH accorde
- 953. De même que d'agir en souhaitant que les gens le sachent, en soient informés, ce dernier cas est appelé le "riyà" caché
- 954. Le fait d'abandonner un acte utile à cause de leur présence et non pour la crainte exclusive d'ALLAH, ainsi que de remercier pour gagner davantage
- 956. Le remède pour ces deux maladies est, d'avoir à l'esprit que toute chose dépend de la volonté d'ALLAH
- 957. Une créature ne peut se procurer par elle-même aucun avantage. Comment pourrait-elle le faire pour une autre?
- 958. Et que l'avertissement est sévère, de la part d'ALLAH, pour ses deux graves défauts!
- 959. L'exemple du "murà-i" (qui fait le "riyà") est celui d'une personne possédant une perle très précieuse
- 960. Valant plusieurs milliers (de louis d'or) qu'il troque contre une piètre pièce de monnaie
- 961. Alors qu'il avait la possibilité de la vendre à des milliers de louis d'or s'il n'était pas idiot
- 962. Et aussi de celui qui a la possibilité d'acquérir l'agrément du Tout-Puissant par son action, mais qui la refuse, préférant celui d'un "pauvre diable"
- 963. Que deviendra-t-il lorsque le pauvre diable le détestera alors qu'il est déjà disgracié par Sa Majesté divine
- 964. Le pauvre le méprisera en s'apercevant que cet homme n'agissait qu'à cause de lui, dommage! son action est perdue!

- 965. Il faut agir pour Celui que quiconque agit sincèrement pour son amour, gagne Son agrément
- 966. Agis pour Celui dont l'agrément te préserve, si tu l'obtiens, de tout ce que tu crains ici-bas et à l'au-delà
- 967. Agis pour Celui qui suffit à quiconque, cherche son agrément dans Ses actions, ainsi tu pourras te passer de toute personne
- 968. Agis pour le Seigneur Qui, si tu lui obéis, te procure l'honneur et t'accorde la réalisation de tes objectifs

## LA JALOUSIE OU LE "HASAD"

- 969. "Souhaiter la disparition du bien d'un croyant est ce qu'on appelle le "hasad" " (la jalousie)
- 970. C'est à dire s'il le souhaite seulement parce qu'il ne lui vaut pas du bien en aucun moment
- 971. Le jaloux s'attriste toujours et prend ombrage du bien de son frère ; il ne se réjouit qu'à le voir dans le malheur

#### LA HAINE OU LE "HIQD"

972. Haïr les gens de la bonne direction, sans aucune raison valable aux yeux de la "sharia" est la définition du "hiqd" (la haine)

#### LA MÉCHANCETÉ OU LE "GISS"

- 973. "Cacher les défauts d'une chose ou d'une personne devant un intéressé dans le but de le faire chopper" est selon les rapports, ce qu'on appelle "giss"
- 974. Que ces défauts soient relatifs à ce bas-monde où à l'autre
- 975. Tu luttes contre ta haine "hiqd" en l'abhorrant comme tu dois le faire contre tout mauvais comportement, afin de réussir

- 976. Repens-toi d'avoir aimé ce qu'ALLAH t'a interdit et effectue de bonnes actions eu égard à ton bienfaiteur
- 977. Prie pour lui en son absence et souhaite-lui du bien et non du mal
- 978. Sache que qui déteste celui qu'ALLAH aime ou celui qu'il estime, s'expose à Sa disgrâce
- 979. Il s'oppose ainsi à la Volonté du Créateur en concevant du dépit pour Sa (souveraine) décision
- 980. Son cœur souffre de l'arrêt d'ALLAH, il devient l'ennemi du bien de Son SEIGNEUR (qu'Il a souverainement octroyé)
- 981. Quel défaut! quel mal! quelle catastrophe! garde-toi à jamais d'être un misanthrope
- 982. Estime et respecte celui qu'ALLAH a choisi pour le faire bénéficier de son immense bonté et évite la négation obstinée
- 983. Ne lui refuse pas tes faveurs, peur qu'ALLAH ne te prive de Ses avantages
- 984. Quant à l'artifice et l'embellissement de l'extérieur avec la médiocrité de ton intérieur infesté de mauvaises pensées,
- 985. Cet état doit être repoussé par la répétition continuelle des Noms d'ALLAH avec la présence du cœur, tu réussis alors
- 986. Embellis donc ton for intérieur, lieu du regard du Maître des créatures, au lieu de t'occuper de l'extérieur
- 987. Le Seigneur considère le cœur et ses qualités alors que les créatures ne regardent que l'aspect extérieur
- 988. Si tu embellis l'intérieur à l'exclusion de ce qui est extérieur, tu obtiens une beauté sans artifice
- 989. Car celui qui perfectionne l'état de son cœur voit s'améliorer la qualité de ses actes et de ses paroles et il acquiert le bonheur

- 990. Quant à la recherche de la gloire, quant au souci du prestige, la soif d'autorité et l'esprit de compétition
- 991. Quant au désir de se distinguer des gens de sa génération, tout cela éloigne l'homme d'ALLAH le Clément
- 992. Cela, au cas où son objectif est ce but mondain, mais non s'il s'en sert comme moyen pour chercher la Face d'ALLAH et Son agrément
- 993. L'esprit de rivalité, la volonté de faire fortune dans l'acquisition de la science religieuse, ou le désir d'en tirer gloire
- 994. D'en être fier ou d'en chercher prestige, tout cela le confond et le mène à la perdition
- 995. Car des avertissements solennels de châtiments atroces sont mentionnés dans le Coran
- 996. Remercie-le (le Très-Haut) pour avoir fait de toi (le cas échéant) un réceptacle de la science qui te guide
- 997. Quant à la servilité ; la crainte et le désir voués aux êtres créés, quant au fait de fonder de l'espoir sur eux, de se soucier de la fortune

#### A PIFURNICHERIE

- 998. De se plaindre aux humains des calamités qui te frappent, pour tout cela, il suffit de savoir qu'ils sont impuissants comme pauvres créatures
- 999. Tu ne pourras obtenir que ce qu'ALLAH t'a accordé (il faut le savoir) quel que soit ton désir, quels que soient ta volonté d'agir et ton courage
- 1000. Car Il (ALLAH) a fini d' "écrire" la "plume est sèche" de toute chose qui doit se faire et, Il a fini de partager
- 1001. Le Seigneur en a fini avec quatre (4) choses : la durée de notre vie ; notre création, caractère, fortune. Dis : oui!

#### Les Itinéraires du Paradis

- 1002. Quiconque cherche quelque chose qui n'a pas été décrétée, s'épuise toute sa vie et ne l'obtiendra jamais
- 1003. Et il n'y aura que ce qu'ALLAH a voulu, quelque soit ton désir, ô aspirant!
- 1004. Le bien comme le mal ne vient que d'ALLAH, il faut rigoureusement observer Ses prescriptions
- 1005. Si toutes les créatures collaboraient pour te faire du bien ou du mal, leurs efforts seraient vains si ce n'est la volonté du Créateur
- 1006. Que dis-je ? si elles se coalisaient toutes pour déplacer un seul atome dans le royaume d'ALLAH
- 1007. Elles ne pourraient rien faire sans la permission de l'Eternel
- 1008. Tout ce qui nous touche, le Très-Haut ne voulait pas qu'il nous manque
- 1009. Et tout ce qui nous manque, ALLAH ne voulait pas qu'il nous touche
- 1010. Aie confiance en ton Seigneur et compte sur lui, cesse de tergiverser et de t'attrister
- 1011. Si tu t'abandonnes à lui, si tu comptes entièrement sur Sa Bonté, tu bénéficieras d'une joie sans mélange
- 1012. Mais si tu lui cherches un remplaçant, tu encours une perte évidente. Sois intelligent!
- 1013. Ne t'occupe jamais de la fortune aux dépens des actes de dévotion, de peur qu'on te prive de la quiétude et de l'intercession
- 1014. ALLAH assure à tout être sa subsistance, il en est le garant assermenté
- 1015. Ne désespère point quand tu en es dépourvu, ne cesse de lui adresser prières et adoration

- 1016. Car ALLAH, Très-Haut connaît l'état de toutes Ses créatures il s'occupe de toutes dans leur ensemble et n'est point négligent
- 1017. Le Très-Haut est trop grand pour manquer à Sa promesse il est bien au-dessus de l'impuissance et de l'oubli
- 1018. Tache d'acquérir une foi correcte et solide, sois parfaitement convaincu des sentences du Très-Haut
- 1019. Dirige tes efforts et tes soucis vers la Vérité (ALLAH) abandonne-toi à Sa providence avec honneur et honnêteté sans t'attarder sur les créatures
- 1020. N'accorde guère dans ton cœur plus de place au riche en te détournant de l'indigent
- 1021. Le Très-Haut, en ce sens, l'avait reproché à son Ami, et éminent Prophète, salut et bénédiction soient sur lui
- 1022. Car, toi pauvre créature, tu n'auras de cette richesse que ce qu'ALLAH, Très-Haut t'a donné
- 1023. Le désir d'éloge qui ne fait que te tromper, la répugnance pour les critiques et la crainte de la honte
- 1024. Ton ignorance crasse, ton ineptie, ta distraction sont à l'origine de tout ce mal
- 1025. Celui qui laisse ce dont il est certain pour croire à ce que disent de lui les humains (qui ne le connaissent pas réellement) est un somnambule
- 1026. Le fait d'avoir une mauvaise opinion sur les autres, et des idées avantageuses sur soi-même, a pour origine la faiblesse et la naïveté
- 1027. Le fait de se croire supérieur aux autres, est parmi les plus grandes illusions ; sache-le mon frère!
- 1028. Evite d'avoir des idées noires sur les autres humains soigne-toi de toutes ces maladies en t'accusant toi-même

1029. Tâche d'avoir, toujours, bonne opinion sur tous, concernant leur fin mystérieuse qui doit être laissée à la discrétion d'ALLAH jusqu'au jour de la Résurrection

1030. Guéris-toi des maladies telles que la réticence, la remise au lendemain (des bonnes actions), la négligence et l'obstination dans les pêchés. Soigne-le

1031. Par la réflexion sur le châtiment douloureux (réservé aux damnés) et sur la félicité éternelle qui attend les bons dans l'autre monde

1032. Sache qu'ALLAH ne néglige, ni n'oublie rien de nos actions manifestes ou secrètes en aucun moment

1033. Il demandera compte pour le poids d'un atome, et n'en omettra aucune, ni grande, ni petite

1034. Sache que la plupart des cris des pêcheurs demain dans l'Enfer, ont pour cause la remise au lendemain des actes pieux

1035. Tu ne sais si tu vivras jusqu'au lendemain, ni si tu seras en mesure de les accomplir comme tu le peux aujourd'hui

1036. L'abandon des activités utiles sous prétexte de s'abandonner à ALLAH, tout en regardant les créatures d'un œil envieux, est le comportement des sots

1037. Sache que l'abandon à ALLAH n'exclut nullement le "Kasb"<sup>25</sup>. Ne perds pas ton temps.

1038. P our réaliser la qualité de l'abandon à ALLAH, il te suffit de n'attendre ta fortune que de ALLAH

1039. Le meilleur comportement est d'allier le "Kasb" à l'abondon à ALLAH, bien qu'il y ait à cela un apparent divorce

1040. ALLAH a établi un rapport de cause à effet entre nos actions et les conséquences qui en découlent, en en faisant sa tradition, ici-bas avec les créatures

<sup>25</sup> le travail pour gagner le pain

- 1041. Mettant ainsi, à la disposition de Ses créatures, des moyens et des possibilités, pour réaliser leurs objectifs et satisfaire leurs besoins
- 1042. C'est ainsi qu'il fonda son royaume d'ici-bas sur cette tradition, Gloire a lui! qu'il soit exalté!
- 1043. Quiconque cherche à réaliser un but en passant outre les moyens et voles requis, avec l'espoir de parvenir à ses fins, celui-là
- 1044. Fait preuve d'impertinence et de mauvaise conduite envers son Seigneur et ses efforts seront vains
- 1045. Cette divergence d'esprit consistant à savoir quel est le meilleur des deux comportements, n'intervient que quand il y a impossibilité d'exercer les moyens
- 1046. Mais dans le cas contraire, le premier cas, (l'abandon à ALLAH) s'impose à condition
- 1047. Que cela ne le rende pas envieux, jaloux, troublé, inquiet ou mécontent
- 1048. Si s'abandonnant à ALLAH, il reste envieux, il doit allier l'abandon à l'action ; tel est le sentiment des Sages
- 1049. L'alliance des deux (2) se réalise dans un cœur détaché des choses de ce monde avec l'intention d'exécuter uniquement l'ordre d'ALLAH dans les actions...
- 1050. Car ALLAH, Très-Haut a ordonné de fuir les causes et les lieux du danger
- 1051. A tous ses serviteurs afin d'échapper à ces maux et rester sain et sauf autant que possible
- 1052. Ce qui revient à fuir un destin pour aller tomber dans un autre destin du Maître des créatures
- 1053. C'est cela qui est recommandé pour obéir aux lois de la "Sharîa" mais soumets-toi intérieurement à la Volonté d'ALLAH, pour réaliser l'abandon

- 1054. Sachant que c'est lui, notre Seigneur, qui est l'auteur de ces moyens compte bien sur lui et tiens toi à la porte
- 1055. Ainsi, tu réunis la "Sharîa" et. la "Haqîqa" c'est le comportement recommandé dans la meilleure des voies
- 1056. Sache que l'omission de la première est considérée comme une hérésie, celle de la deuxième comme idolâtrie
- 1057. Le long espoir et les projets lointains empêchent de se repentir et engendrent la sécheresse (du cœur), la paresse et le péché
- 1058. Car occasionnant l'omission des devoirs obligatoires, ils engendrent la paresse qui pousse à la complaisance
- 1059. Sache que le temps passe vite, que la vie de l'homme est courte et, les frayeurs de la mort en perspective
- 1060. Tu ne sais si avec tous tes projets, tu ne te trouves pas au bord branlant d'un abîme fatal
- 1061. Une vie vaine est celle qui est passée dans l'oisiveté; cela constitue un grave catastrophe
- 1062. Sache que la vie de l'homme est une chose très précieuse qu'on ne doit employer qu'à l'utile
- 1063. La jovialité et l'amour du repos doivent être réprimés par l'idée des dangers et de l'incertitude de l'avenir
- 1064. Pense à la maladie qui doit entraîner ta mort ; songe à l'agonie, au séjour dans le tombeau, à la Résurrection et son cortège de terreurs
- 1065. Sois conscient de ta négligence en ce qui concerne les bonnes actions et n'oublie jamais qu'ALLAH n'aime pas le jovial
- 1066. Si tu t'oublies, seulement, parce qu'ALLAH ne te prend au fait aussitôt, pour tes péchés, lorsque tu désobéis

- 1067. Sache que cela n'est pas, de Sa part, un relâchement, encore moins un oubli
- 1068. Mais s'agit-il de te mener étape par étape à ta perte sans que tu le soupçonnes
- 1069. Si tu te crois à l'abri de Ses finesses, cela ne peut être que par excès de candeur et d'ingénuité très grave, pas autre chose
- 1070. Le remède du désespoir est de penser à la grandeur, à la Magnanimité du Seigneur, à Sa Miséricorde, cela relève ton moral et te console
- 1071. Quant à l'aveuglement qui t'empêche de voir tes propres défauts et qui te fait voir ceux d'autrui, son remède est :
- 1072. D'accepter l'excuse des frères humains, de voiler leurs défauts pour qu'ALLAH, Très-Haut, voile tes vices au jour du jugement dernier

#### LA PASSION POUR LE BAS-MONDE

- 1073. Quant aux soins nécessaires contre la maladie de la passion de ce monde, si méprisable aux yeux du Seigneur maître de cette religion
- 1074. Ils consistent à réfléchir sur le néant de son essence, sur sa fin imminente où sont-ils les anciens?
- 1075. Où sont-ils les biens qu'ils avaient accumulés; possession, produits, richesses, propriétés, etc ... ?
- 1076. Rappelle-toi que ce bas-monde n'est point, pour nous, une demeure éternelle, mais un lieu de soucis et de contrainte
- 1077. Seul est intelligent celui qui vise la Demeure éternelle fournissant les efforts appropriés nuit et jour
- 1078. Les regrets et les projets lointains impliquent ton mécontentement de la décision de ton Seigneur au lieu de ta soumission à Sa Volonté

1079. Tu ne sais point, frère, comment sera ton sort, heureux ou infamant, le terme de ta vie ne t'appartenant pas

1080. Ta médiocre conduite n'irritera-t-elle pas ton Seigneur le Très-Haut remets-toi à lui en tout ce qui te concerne

1081. Tu tires de tes bienfaits de la gloire devant les bénéficiaires parce que tu oublies que c'est ALLAH qui accorde les dons

1082. Par l'effet de Sa bonté, le Seigneur Très-Haut dispense les faveurs alors que tu n'es, en réalité, qu'un intermédiaire

#### LE MAUVAIS CARACTÈRE

1083. Quant à la colère, l'aigreur et l'humeur hargneuse, l'intolérance et la rage, cela fait partie des caractéristiques de Satan le maudit

1084. Que le Secourable nous préserve de lui, tout le temps

1085. Son remède est de savoir que l'action ne s'accomplit réellement que par la Volonté d'ALLAH Très-Haut

### LE DÉFAUT D'IMPATIENCE

1086. Si tu es frappé du défaut d'impatience, remets-toi au Tout-Puissant avec humilité, pour le repousser

1087. Car l'impatience fait tomber dans la privation, dans le découragement, dans le regret et la désobéissance.

# LES QUALITÉS ET LA BONNE CONDUITE (OU LES ADAB)

# LA CONDUITE EXTÉRIEURE (VIS-À-VIS DES HOMMES)

1088. Nous prions ALLAH, qu'll soit loué! de nous illuminer ici-bas et dans l'autre monde il faut savoir :

- 1089. Que la meilleure parure dont l'homme puisse se parer, est la bonne conduite partout où il passe
- 1090. C'est la chose par laquelle le serviteur parvient au Paradis et au voisinage d'ALLAH, Très-Haut
- 1091. Quiconque cherche à pénétrer dans l'enceinte scellée sans cette conduite légale, est un sot infâme
- 1092. Les hommes de science rapportent qu'elle, constitue (ou peu s'en faut) le deux tiers (2/3) de la dévotion, tellement son avantage est évident
- 1093. Elle se compose de deux (2) parties, selon AL DEYMÂNÎ : une première, partie devant être pratiquée manifestement vis à vis des hommes
- 1094. Une deuxième, discrètement à l'égard du Maître des créatures mais la première doit venir nécessairement après la deuxième,
- 1095. Dans la première, on compte le caractère et le scrupule, aie honte. On t'élève
- 1096. Ainsi le fait de privilégier la droite et de prononcer la "Basmala" chacun a sa place
- 1097. D'observer les règles de la bonne conduite en mangeant et dans l'usage du, cure-dent qui est recommandé, surtout à l'occasion de la prière.
- 1098. De serrer la main à quelqu'un avec les deux (2) mains, de lire le Coran, de prononcer très bien la salutation et d'être généreux
- 1099. De même le fait d'aller visiter un malade, de répondre à son salut. Observe ces recommandations
- 1100. La prononciation de la formule "Hamdala" par celui qui éternue et celle de la réponse par celui qui l'a entendu, le fait de fermer la bouche avec la main quand on baille

- 1101. De même la coupe (Al fitra), la demande de permission, ô mes frères, avant de pénétrer dans la chambre d'autrui
- 1102. Le fait d'accorder le pardon à un offenseur, de donner à celui qui te prive
- 1103. De renouer amitié avec celui qui t'a abandonné, de même de se montrer bon envers tous. Réveilles-toi et suis!
- 1104. Ces deux derniers principes deviennent des obligations pour des liens de parentés, notamment à l'égard d'un père, fut- il idolâtre
- 1105. Il faut noter l'éducation de tes enfants afin qu'ils deviennent sages et soient dans la bonne voie
- 1106. De même, dis-je, la pitié pour les enfants et le respect pour les grands
- 1107. Traite ton égal de la manière dont tu aimerais être traité toimême, il y beaucoup d'autres conseils de ce genre
- 1108. Un sermonneur dit, s'adressant à son fils chéri : "Apprête-toi à adopter les meilleures manières, agissant sans hypocrisie
- 1109. "L' "adab" et l' "adab", puis l' "adab" c'est d'obéir et de respecter la mère, le père"
- 1110. "L'oncle, la tante, le grand-frère, le chef spirituel, ce dernier est, certes, digne du bon traitement"
- 1111. "Quiconque est plus grand (ou plus âgé) que toi, honore- le, quiconque est plus petit que toi, épargne-le et témoigne- lui de pitié»
- 1112. Ici se termine l'explication de la partie extérieure concernant la conduite. Voyons maintenant là partie intérieure

# LA CONDUITE INTÉRIEURE (VIS-À-VIS D'ALLAH)

1113. Quant à cette partie qui est tout à fait intérieure, quand tu t'en moqueras, tu seras repoussé et relégué dans les ténèbres, ô jeune!

- 1114. Le fait d'être repoussé du Seuil d'ALLAH Très-Haut et d'être enténébré, est pire que toutes les peines et tous les châtiments
- 1115. De même que de critiquer Sa Volonté et Ses Décisions, fut-ce par de simples mots tels que : "si ce n'était", "puisse ALLAH" ... etc
- 1116. En formulant des regrets, extériorisant son dépit, sa désolation, ses longs projets d'avenir ou regrets de passé
- 1117. De critiquer ALLAH à travers Son essence ou Son oeuvre pour quelque événement, pour quelque cause que ce soit
- 1118. De même à travers les bons chefs spirituels dans le coeur ou par les organes. Tout cela est à éviter. Tâche d'être leur ami; cesse d'avoir un choix avec ALLAH dans le courant des affaires
- 1119. De spéculer parallèlement à Sa décision, fut-ce, par le coeur et le fait de conjecturer
- 1120. De tourner la tête avec désir ou avec crainte vers les créatures ainsi que de te plaindre à eux. Ne tourne la tête de quelque côté que ce soit vers les créatures, mais aie recours au Créateur
- 1121. L'habitude de choisir des solutions de facilité, d'interpréter la "Shariaa" dans le sens le plus simple (par paresse ou par tiédeur dans la foi, de biaise avec sa conscience)
- 1122. L'aspirant qui prend l'habitude de choisir les facilités dans l'application de la "Shariaa", ne réussira jamais
- 1123. Il est condamnable d'utiliser les biens désirables et licites qu'AL-LAH procure sans avoir l'intention de l'adorer,
- 1124. De même que de se servir de Ses biens sans le faire pour parvenir aux oeuvres pies; quand tu te sers de ses biens, aie cette intention, tu seras comblé de biens
- 1125. Il y a inconvénient à s'en servir sans l'intention de s'en contenter, afin d'éviter l'illicite, mais si tu t'en sers avec cette intention, il n'y a pas de mal

- 1126. Il en est (des mauvaises conduites) de dormir pendant le jour, sans avoir veillé la nuit précédente pour l'adoration du Seigneur, le Générateur des biens
- 1127. Il en est de dormir avant que d'y être contraint ou cela, pendant la nuit du jeudi au vendredi, qu'ALLAH nous accorde la réalisation de nos voeux
- 1128. Le fait de dire "cela est pour moi" ou "cela me nuit" en fait partie; cesse de te plaindre à cause de tes peines
- 1129. Il en est de se moquer des assemblées lors des prières obligatoires ("fard") sache-le, toi qui es adorateur
- 1130. De négliger la présence du coeur dans la prière et de n'aller visiter les précellents, les éminents vertueux parmi les êtres humains
- 1131. Il en est de manger les biens des gens perfidement au nom de la religion d'ALLAH Très-Haut
- 1132. Il en est de l'abandon total et continu de la prière de nuit pour l'amour d'ALLAH Très-Haut
- 1133. Car cette négligence entraîne le dénuement de l'homme à l'au-delà. Ne passe pas la nuit gisant tel un cadavre
- 1134. Lève-toi avec force quand les gens dorment, combattant le sommeil pour l'amour d'ALLAH
- 1135. Il ne convient à aucun homme lucide de dormir toute la nuit car de la sorte, il perdrait un bien immense
- 1136. Si tu veux être compté parmi les meilleurs aux yeux d'ALLAH, observe sans discontinuer, la prière de l'aube
- 1137. La prière de nuit, pour l'amour du Clément, préserve l'homme demain, des feux de l'Enfer
- 1138. Deux "raka" que l'homme effectue dans la deuxième moitié de la nuit

- 1139. Ont plus de valeur pour l'homme que tout ce bas-monde et ce qu'il contient. Cela est rapporté
- 1140. On rapporte du meilleur des Envoyés d'ALLAH, sur lui les deux meilleurs saluts d'ALLAH (Amen)
- 1141. Que si ce n'était la peine qui pèserait sur nous, il rendrait cette prière obligatoire par ce qu'elle constitue un idéal très élevé
- 1142. Nos Sheih **JUNAYD** et **IBN AL QASIM**, que le Seigneur du monde les agréé,
- 1143. Chacun de ces deux a été interrogé dans un songe par un des élus de cette communauté sur son état (après sa mort)
- 1144. Chacun avait répondu : "il ne nous reste plus de récompense de nos bonnes actions dans notre tombe que celle des "rakaa" que nous prions à l'aube"
- 1145. Et cela, bien que toute leur vie fût passée dans l'exécution des bonnes actions; que penser alors du cas des autres gens?
- 1146. Si tu es incapable de te lever pour prier la nuit et le jour, de faire le jeûne, tout en utilisant les biens illicites
- 1147. Sans jamais te repentir avec abandon et regret, tu n'auras que dénuement le jour du jugement
- 1148. Celui qui prolonge ici la prière nocturne, verra bien écourtée en sa faveur la longueur du jour du jugement d'ALLAH
- 1149. Si tu vivifies une nuit par la répétition du Nom de ton Seigneur, tu te réveilles le matin sans péchés tel que ta mère t'avait mis au monde
- 1150. Quant à ce qui facilite la prière de nuit, on note la sobriété en aliment et le repos
- 1151. Le fait de ne pas commettre de péchés pendant la journée, de ne pas s'attacher à une autre chose qu'ALLAH

- 1152. Car les péchés entraînent la sécheresse du coeur, comme nous l'avons mentionné plus haut, ils causent aussi beaucoup d'autres malheurs
- 1153. Ils s'interposent entre l'homme et ses chances de bénéficier de la Miséricorde divine (qu'ALLAH nous préserve du péril)
- 1154. Notre Sheih le sage **AT-TAWRÎ** dit (qu'ALLAH lui accorde la meilleure récompense)
- 1155. "J'ai été empêché de prier la nuit pendant cinq mois consécutifs"
- 1156. "Cela à cause d'un seul péché que j'ai commis". Interrogé à ce sujet, le saint homme répondit
- 1157. "J'ai vu un parmi ces croyants en train de pleurer et je me suis dit en moi-même, qu'il n'était pas sincère ; qu'il faisait le riyâ<sup>26</sup>"
- 1158. Voilà tout, car le mal commis appelle le mal, et le bien aussi appelle le bien. Cherche le bien
- 1159. Une petite quantité de chacun de ces deux en appelle la grande, ne te permet jamais de faire un quelconque mal
- 1160. On a dit que l'homme ne manque une prière en assemblée qu'à cause d'un pêché qu'il aurait commis
- 1161. Et que même "le rêve d'homme" pendant la nuit n'est, en fait, qu'une sanction qui leur est infligée
- 1162. Excepté, dis-je, celui des combattants de "Badr" qu'ALLAH soit satisfait d'eux, tout le temps
- 1163. Car le leur n'est que l'annonce de bonnes nouvelles de la part d'ALLAH et n'est qu'une amélioration de leur sort qui les éloigne de toute attrition

<sup>26</sup> Riya: le fait d'accomplir un acte louable dans l'unique dessein d'en être estimé ou loué; il est dit vice de l'ostentation; celui qui en est entaché de ce vice est appelé "murâ-î".

- 1164. Tout péché commis empêche l'homme de prier la nuit. Accepte ma parole!
- 1165. Mais l'influence particulièrement néfaste exercée sur le coeur d'un dévot (d'après la déclaration des élus)
- 1166. Est celle de l'absorption de choses prohibées par la Sharîa à la différence de celle des licites qui produit par contre l'effet contraire. On rapporte que le fait de ne manger que ce qui est licite, produit sur le coeur un effet bénéfique qui le purifie
- 1167. Que de fois, dit-on, une mauvaise nourriture empêche l'homme de se lever la nuit pour prier et est cause de grande perte
- 1168. Que de regards portés, nous dit-on, sur quelque chose qui est prohibée, empêchent de lire une seule sourate (sùrate) du Coran
- 1169. Je signale dans ces vers, quelques facteurs qui facilitent la prière de nuit:
- 1170. D'abord le fait de connaître les avantages que comporte la prière de nuit en écoutant les versets et les informations qui en découlent concernant ce sujet
- 1171. Car cela fortifie l'espoir; de même que d'avoir un coeur exempt de toute haine, d'antipathie et d'innovations blâmables
- 1172. L'homme doit bannir de son coeur l'excès de soucis relatifs a ce bas monde afin de bénéficier de l'agrément d'ALLAH
- 1173. Car, quand ces soucis s'emparent d'un coeur, l'homme, dans sa prière, ne pourra penser qu'à ce qui le préoccupe. Récite-t-il résolument et à haute voix
- 1174. Il ne pense qu'à ce qui l'occupe, mais non à sa prière; diminue donc tes soucis et évite de perdre
- 1175. Celui qui ne peut se lever la nuit pour prier, à cause d'un lourd sommeil

- 1176. Doit faire ses prières surérogatoires après la prière du "maghrib" (du coucher du soleil) et après celle qui suit, c'est à dire "Al isâ" afin d'obtenir la récompense
- 1177. Puis, il se lève avant le matin, en faisant des efforts, pour qu'au matin il ne se trouve pas encore en train dé dormir
- 1178. Qu'il prie, après cela, au début et à la fin du jour, en fournissant les efforts nécessaires .
- 1179. Si cela lui est impossible dans la nuit, à cause d'un mal<sup>27</sup>
- 1180. Qu'il se lève, au moins, et se tienne assis pendant un moment qui suffit juste pour prier quatre "rakà" ou pour traire une brebis
- 1181. Selon le "Hadît" de l'Envoyé d'ALLAH, sur lui la plus sainte prière de l'Envoyeur
- 1182. Si, cela lui est encore impossible, qu'il prie deux "raka" seulement, ni plus, ni moins
- 1183. S'il ne le peut pas, non plus, qu'il s'asseoie la face tournée vers la Kaaba invoquant ALLAH, le Seigneur absolu
- 1184. Pendant un laps de temps, méditant et mentionnant le Nom d'ALLAH, sans être couché à la manière d'un mort dans son tombeau
- 1185. Quiconque prétend aimer son Seigneur et dort toutes les nuits
- 1186. Est un menteur, le Prophète **DAVID** (qu'ALLAH lui accorde salut et paix), a reçu une révélation dans ce sens
- 1187. La négation est mentionnée parmi les causes qui empêchent de prier la nuit; ainsi que l'emprunt illégal d'excuse. Cela, d'après le rapport des érudits
- 1188. Il en est également de la recherche de la beauté (du raffinement) et le fait de courtiser les autorités à la recherche d'une situation, d'une richesse ou de prestige

<sup>27</sup> malaises ou maladie

1189. De s'attribuer la sainteté ou un degré hiérarchique élevé dans la "Magâmât<sup>28</sup>" ainsi que de les viser dans ses adorations. Sache-le!

#### LA RECONNAISSANCE ENVERS ALLAH

- 1190. Ensuite le respect des droits de chaque moment (dans l'emploi de notre temps) fait partie des "âdâb" aux yeux des gens de la foi
- 1191. Observe bien quatre de ces moments, qui ne sauraient faire l'objet de rappel, quand ils sont déjà passés
- 1192. Le droit d'ALLAH le Tout-Puissant dans les actes de dévotion requiert que l'adorateur sache qu'ALLAH seul est à l'origine de son acte, lui qui est son unique bienfaiteur
- 1193. Ainsi, il réalise la reconnaissance envers ALLAH et lui voue un culte exclusif dans l'action, sans fierté, ni présomption, conscient de son insuffisance et sollicitant le voile sur ses péchés
- 1194. Agissant ainsi, mon frère, tu surpasses toute personne qui n'agit pas de la sorte
- 1195. Le droit d'ALLAH dans les bienfaits est que tu témoignes de Sa générosité et de Sa Bonté qui t'a facilité les actions, car c'est lui seul qui nous guide. Qu'il soit exalté!
- 1196. Qui est le seul à l'origine de tout, sachant que tous les moyens et intermédiaires sont soumis à Sa Volonté
- 1197. Ensuite le remerciement dû, logiquement et socialement, à celui qui a servi d'intermédiaire, te permet de réaliser en même temps
- 1198. L'union entre la "Haqîqa<sup>29</sup>" et la "Sharîa<sup>30</sup>" car ALLAH nous ordonne de les allier l'une à l'autre
- 1199. Quiconque omet celui-ci, est coupable de négation et qui omet celui-là, est, coupable d'ingratitude

<sup>28</sup> stations mystiques

<sup>29</sup> Haqîqa: La Réalité, le sens ésoterique, la Gnose

<sup>30</sup> Sharia: La loi dans son aspect général et exotérique

- 1200. Sois content, à la fois du Bienfaiteur et du bienfait par reconnaissance
- 1201. Car tout bien reçu est dû à la bonté du Clément Très- Haut; c'est de lui que nous sollicitons le plus grand bien
- 1202. Ne sois pas content du bien seulement parce qu'il t'a satisfait; il y a un danger en cela
- 1203. Aide-toi des bienfaits d'ALLAH pour lui obéir et l'adorer, tu bénéficieras ainsi des honneurs lors de ta mort
- 1204. Si, malgré la multiplicité des faveurs d'ALLAH à ton profit, tu continues d'agir mal,
- 1205. Si malgré Ses bienfaits qui se succèdent, tu ne te montres point reconnaissant envers ton Bienfaiteur, sache que cette carence te fait encourir la Colère d'ALLAH qui t'éloigne de sa Miséricorde
- 1206. Son droit dans la succession de tes péchés, requiert la crainte de Son tourment et le repentir immédiat,
- 1207. Pleurant à fendre l'âme avec humilité, invoquant sa Miséricorde dans la ferme résolution de mener désormais, une conduite irréprochable
- 1208. Tu dois le remercier parce que ce péché pouvait être plus grand aussi et encore tu ne t'es pas fait d'illusion sur sa gravité, par mépris,
- 1209. Il te faut tout de même être reconnaissant et rester conscient de la Clémence du Tout-Puissant et de la subtilité de Sa Bonté dans toutes les situations
- 1210. Car cette situation désespérante peut engendrer ta guérison du mal de la fierté et de ton aveuglement
- 1211. Or la fierté est pire que tous les péchés; elle écarte l'homme du Chemin d'ALLAH qui traite tous selon leurs mérites
- 1212. Ce vice inculque à l'homme son autosuffisance le rendant sot orgueilleux et négligent

- 1213. Le droit d'ALLAH dans l'adversité (qui frappe l'homme) est : la résignation, la longanimité et la complaisance à Sa décision
- 1214. Il ne convient à aucun serviteur d'accuser son Seigneur en détestant son action avec chagrin
- 1215. Car il témoigne à l'endroit des créatures une pitié qu'elles n'ont ni pour eux-mêmes, ni pour leurs enfants
- 1216. Il ne cherche que notre bien absolu, c'est pourquoi, on juge très injuste de l'accuser
- 1217. Demande-lui de te conjurer le mal et de t'accorder la paix, Sois satisfait de tout ce qu'il décide
- 1218. Ne cesse de travailler pour réaliser tes objectifs dans la mesure du possible et cesse d'adresser tes plaintes aux créatures en cas de peine
- 1219. Si pour quelque mal tu te retournes vers ces créatures il faut t'en repentir et te retourner vers ALLAH
- 1220. Tout mal qui nous atteint découle de nos propres fautes et de nos péchés
- 1221. De là il serait injuste, de notre part, d'insulter ou de calomnier ceux qui se montrent injustes envers nous. Cela est de l'avis du consensus des savants
- 1222. C'est pour cela aussi que les sages considèrent que le sentiment du bonheur découlant de nos bienfaits, peut cacher un danger de tourment
- 1223. Remercie ALLAH du fait que cette catastrophe pouvait être plus grande encore et qu'elle pouvait porter sur votre foi
- 1224. Remercie-le du fait qu'il te traite de même manière qu'il traite ses Saints en les mettant à l'épreuve
- 1225. Encore, il est de Sa Bonté de te punir ou de te corriger ici-bas, alors qu'il pouvait attendre ta mort pour te punir dans l'autre Monde

- 1226. Prends l'habitude d'implorer son Pardon à chaque instant avant que tu ne le courrouces
- 1227. Ne cesse de le louer, de nier à tout autre que lui, la force, la Puissance et les moyens de faire quoi que ce soit

## La longanimité

- 1228. La longanimité qui implique ici la patience à endurer la peine dans l'adoration du Clément miséricordieux, (qu'il soit exalté!) fait partie de ces "adabs"
- 1229. La patience à lutter contre les tentations de la désobéissance dès le premier coup, selon l'enseignement de notre Guide
- 1230. Notre Seigneur MUHAMMAD (salut et paix éternels sur lui, sur sa Famille et sur ses Compagnons)
- 1231. Il est très méritoire d'être discret à dissimuler le mal qui nous frappe au point de paraître tout à fait en paix et de faire effort autant que possible
- 1232. Il en est de la patience, du courage de l'homme luttant contre la tentation de ce qui lui est interdit et ainsi contre les plaisirs néfastes
- 1233. Il lutte contre les mauvaises pensées, restant patient et ferme, dans la félicité et la paix pour l'amour du Créateur
- 1234. Le mot "sabr" en arabe (patience) accepte trois emplois suivant les particules du cas indirect antéposées au complément, quiconque les observe, est une personne lucide
- 1235. Ces particules ou "préposition" sont : "alâ" (sur); "ân" (de ou contre); "fî" (dans)
- 1236. Quant à la patience avec la particule "sur" équivalant à la préposition "dans" en français (1er cas), c'est la patience dans l'adoration et dans l'adversité qui frappe. Elle constitue le meilleur comportement.
- 1237. Notre Seigneur mentionne trois cents (300) degrés hiérarchiques d'élévation pour celui qui la pratique

- 1238. Notre patience (résistance) (le deuxième cas) "contre" la tentation des plaisirs, pour l'amour d'ALLAH (Salàm), "contre" les mauvaises pensées et tout ce qui est prohibé
- 1239. ALLAH donne six cents (600) degrés d'élévation à celui qui réalise ce genre de patience
- 1240. La patience ou fermeté "dans" (le troisième cas :) la paix "dans" la félicité, est la plus méritoire des trois, oui!
- 1241. Notre Seigneur fait avancer de neuf cents échelons, (900) celui qui la professe
- 1242. Seul celui qui croit à la récompense, patiente dans l'adversité
- 1243. L'homme ne patiente dans la paix tant qu'il ne croit pas à l'au-delà
- 1244. L'homme le lus brave, est celui qui patiente dans la paix et la félicité
- 1245. Cette patience consiste à ne pas s'y attacher au point de s'y laisser tromper en s'y abandonnant naïvement, voluptueusement
- 1246. Avec béatitude et confiance, par ce que cela expose à des épreuves terribles
- 1247. L'homme ne doit pas s'abandonner éperdument aux jeux et aux plaisirs sans songer à ses devoirs et à son avenir
- 1248. Il doit avant tout, s'acquitter des droits d'ALLAH sur sa fortune
- 1249. Il en est aussi de s'imposer une rigueur austère au détriment de l'âme charnelle, de réprimer son avidité naturelle incommodante afin de parvenir à la proximité d'ALLAH le Maître du Trône
- 1250. Aussi la patience dans l'observance du comportement respectueux devant ALLAH Très-Haut
- 1251. Il y en est de notre patience pour faire face aux multiples dépenses en puisant dans notre bourse sans crainte de pauvreté

1252. Il y en est aussi de donner aux ayant-droits la totalité de leurs parts pour la Face d'ALLAH;

1253. De même notre patience devant les charges de la famille et le fait de supporter leur mal dans le meilleur des comportements en paroles et en actes

1254. La famille est à supporter, elle constitue l'un des chemins qui conduisent vers ALLAH Très-Haut; le minimum d'effort est de se soucier de ses membres

1255. Le maximum, le plus haut degré (en acte) est d'en être content pour le Seigneur bien qu'elle soit une charge; d'avoir confiance en ALLAH et de compter sur lui, tout le temps, en ce qui la concerne

1256. L'acte moyen est de les nourrir. Les esprits ne divergent point en cela;

1257. Le fait de se résigner à leurs exigences, de les tolérer, de supporter leur charge sans céder à aucune mauvaise influence

1258. Il y en est encore de la patience de l'homme pour ne pas céder à la tentation d'opérer des "charismes" ou de parler de choses qu'il aurait vues ou sues par "kàsf³1"

1259. Et de s'interdire volontairement l'amour des louanges en public

1260. Ainsi l'amour de l'autorité et de l'éloge; il y en est de patienter à rester inconnu, indifférent à la célébrité

1261. Sous la bannière de la modestie et de l'humilité préférant l'autre monde à cette vie dérisoire

1262. Ainsi de rechercher la proximité d'ALLAH notre Seigneur qui satisfait tous les besoins à l'exclusion des créatures

1263. De réaliser pleinement la qualité de "ubûdiya³²", qui est une très bonne qualité

<sup>31</sup> vision spirituelle par la levée des voiles

<sup>32</sup> vrai serviteur d'ALLAH

- 1264. Qualité par laquelle l'homme se hausse au plus haut rang, de cesser de disputer avec le grand Maître du Royaume
- 1265. Il y en est de cacher l'action pieuse, de contraindre, tout le temps, notre âme charnelle
- 1266. De la priver de jouir de fruits succulents, fussent-ils licites. Réveille-toi!
- 1267. Il y en est de même de cacher les bienfaits et l'aumône. Ne cesse d'être désintéressé
- 1268. On rapporte que le fait de cacher la douleur, l'aumône et l'adversité ainsi que la pauvreté
- 1269. Constitue l'un des plus précieux viatiques que l'on puisse se réserver pour l'au-delà auprès d'ALLAH
- 1270. Le fait de cacher la pauvreté qui est parmi les choses les plus difficiles, en fait partie. Nous l'avons vu plus haut
- 1271. Il est plus méritoire encore de patienter dans les séances de "muràqaba<sup>33</sup>" avec ALLAH
- 1272. De l'écouter attentivement, de concentrer toute son attention, son souci, etc... cela également en temps de crainte et de sécurité
- 1273. La patience dans l'amour d'ALLAH, dans la honte qu'on a de lui et dans la complaisance à sa volonté et à ses decrets
- 1274. Qui consiste à faire preuve de sérénité face à Ses Décisions où qu'elles se fassent, pour le bien comme pour le mal
- 1275. Tout en témoignant dans son coeur que ce bienfait vient d'ALLAH par sa Volonté et Sa Bonté
- 1276. C'est la sagesse d'ALLAH qui préside dans tout cela avec l'intention de le mettre à l'épreuve

<sup>33</sup> méditation extatique

- 1277. Puis il faut savoir que la parfaite patience a des utilités, des avantages nombreux aux yeux du Seigneur Très-Haut
- 1278. Elle comporte le salut et la satisfaction, ici-bas et à l'au-delà, sans danger, ni mauvaises conséquences
- 1279. Il en va de même pour obtenir une haute place demain et de triompher sur ses ennemis. Patientez, ô aspirants!
- 1280. Ajoutez l'avantage d'être à la tête des créatures et de guider les autres, elle nous vaut l'honneur et l'éloge d'ALLAH
- 1281. Il en est de même de l'amour d'ALLAH. Une récompense sans limite sera pour tous ceux qui s'y adonnent
- 1282. Elle inspire la joie, donne miséricorde, assure l'honneur et l'exaucement des prières , procure le bonheur ici-bas et au jours de l'Angoisse
- 1283. On lit dans un "logia" : "Si ALLAH aime quelqu'un, il le met à l'épreuve par des malheurs"; ceci
- 1284. Dans le but de le combler et d'accroître ses récompenses par cette épreuve. Soit patient et réveille-toi!
- 1285. On rapporte qu'aucun mal: fatigue, angoisse, douleur, maladie etc, n'atteint un croyant
- 1286. Fut-ce la piqûre d'une épine dont la douleur lancinante torture le coeur, si ce n'est pour qu'ALLAH ôte à ce croyant tout son péché
- 1287. Le vocable "nasab" est traduit par fatigue et épuisement par les lucides connaisseurs
- 1288. Le mot "wasab" par maladie, ces sages propos sont rapportés par les deux Sheih AL BUKHARY et MUSLIM les tenant eux-mêmes, de ABU SAID et de ÀBU HURRAYRA
- 1289. Ces derniers faisant partie des compagnons (qu'ALLAH soit satisfait d'eux)

- 1290. ALLAH éprouve son serviteur en fonction de sa foi, d'après ce qui est rapporté
- 1291. S'il le trouve ferme, il renforce ses épreuves, mais si au contraire il le trouve affligé, éploré, il le laisse en paix ou il diminue sa peine
- 1292. Le serviteur ne sort des épreuves que devenu très pur, propre des péchés qu'il avait commis
- 1293. Celui qui jouit pleinement de la paix ici-bas, regrettera demain à la vue des gens qui ont été éprouvées
- 1294. Il souhaitera avoir eu le corps "ciselé" et déchiqueté, à chaque instant, dans ce monde
- 1295. Cela en raison des récompenses sans limites qu'il verra, destinées aux. éprouvés d'ici-bas
- 1296. ALLAH, tel un père, se souciant constamment de ses fils
- 1297. Réitère ses épreuves ici-bas à tout serviteur croyant et combattant
- 1298. Nous venons de voir un "hadît" selon lequel ALLAH éprouve, par des peines, celui que, réellement il aime
- 1299. Si celui-ci se résigne et tient bon, il le préfère et le choisit, si non seulement, il se résigne, mais en est content, il l'élève et l'agrée.
- 1300. Les malheureux d'aujourd'hui n'auront pas de balances demain pour peser leurs actions, on ne leur ouvre pas de registre pour quelque examen que se soit
- 1301. Mais on leur donne, on leur entasse abondamment leur récompenses sans mesure et sans contrôle. Bonheur à ceux-là!
- 1302. Ici, quand un bonheur t'arrive, remercie ALLAH, quand un malheur te frappe, patiente
- 1303. Les anciens ascètes s'inquiétaient, voire s effarouchaient et s'attristaient

- 1304. Quand ils avaient passé un an sans être éprouvés par un malheur quelconque
- 1305. Dans leurs fortunes, dans leur postérité ou leur corps, ils en concevaient une profonde tristesse, à cause de leur espérance
- 1306. En leur Seigneur quand il les éprouve; ces créatures là sont les gens de la sagesse
- 1307. Un vrai croyant ne reste pas quarante (40) jours sans être effrayé
- 1308. Par une grande peur ou une catastrophe qui multiple ses récompenses
- 1309. Les plus précieux viatiques auprès d'ALLAH sont deux "gouttes" et deux "gorgées"
- 1310. Une goutte de larme dans les ténèbres de la nuit, versée par un adorateur qui s'efforce et s'humilie dans sa prosternation
- 1311. Une goutte de sang dans le combat pour élever la voix d'ALLAH le Créateur des serviteurs
- 1312. La première gorgée est celle de la colère réprimée avec courage et patience du croyant qui se résigne dans le but d'obtenir l'agrément d'ALLAH l'Absolu
- 1313. La deuxième est celle d'une catastrophe nous survenant, réprimée avec courage et longanimité. Patiente, ô frère! tu seras sage
- 1314. Il en est de prier pour observer la vraie servitude envers ALLAH, de faire preuve de sa condition de nécessiteux envers lui et de le prier avec ferveur
- 1315. Sans pour autant chercher à être un privilégié, de peur d'accuser son Seigneur le Généreux
- 1316. Car lui, Il fait ce qu'll veut et non ce que veut l'aspirant

1317. Ce comportement est appelé le cerveau ou le coeur de la dévotion, étant hautement apprécié

# LES CONDITIONS DE PERFECTIONNEMENT DE L'INVOCATION

- 1318. Les "âdâb" sont: éviter ce qui est illicite, en n'absorbant, en ne revêtant, en ne prononçant que ce qui est réellement permis par la "Sharia"
- 1319. Vouer un culte exclusif à Celui qui détient les âmes et les corps (des serviteurs)
- 1320. On recommande d'accomplir une bonne action légale avant l'invocation, de faire l'ablution et la purification du lieu
- 1321. D'effectuer une prière de quelques "raka", de s'accroupir et de faire face à la "Kabà³⁴", cela est préférable.
- 1322. De prononcer la louange du Seigneur miséricordieux; de prier sur le Serviteur honorable au commencement et à la fin
- 1323. De tendre les deux mains élevées à la hauteur des deux épaules, ouvertes et nettes
- 1324. Avec respect, vénération et humilité dans l'attitude du nécessiteux
- 1325. En guise de sollicitation, d'utiliser les Noms glorieux et très beaux d'ALLAH et par des formules rapportées du meilleur homme
- 1326. Celles rapportées des anciens vertueux, en guise de prière, tels les Compagnons et les Chefs spirituels éducateurs
- 1327. Il en est de s'adresser à Celui qui a crée l'univers "ex nihilo" et qui le reprend, par l'intermédiaire de Ses Prophètes et de Ses vertueux serviteurs

<sup>34</sup> Kabà: La pierre noire servant de direction pour la prière pour tous les musulmans, la maison d'ALLAH. Rakà: phase entière de la prière, elle comporte la station debout, la génuflexion (ruko), la prosternation (sudjûd) et la station assise (djuluss). La prière du matin se compose de deux rakà, celle du coucher du soleil (salat al Magreb) de 3 raka, les autres canoniques de 4 raka.

- 1328. Invoquant à voix basse avec la reconnaissance des péchés ombrant son coeur; il commence d'abord par lui-même pour ne pas en sortir les mains vides
- 1329. Il ne doit pas faire de réserve dans ses prières, étant Imam, mais qu'il formule ses sollicitations avec décision pour la Communauté
- 1330. Qu'il soit résolu et fasse des efforts avec la concentration du coeur, qu'il ait bonne espérance dans son invocation sans cesse réitérée
- 1331. Sois précis avec persévérance et ne sollicite pas des choses illicites, sois intelligent.
- 1332. Ne sollicite pas non plus quelque chose de révolu (déjà accompli) ou d'impossible, ne fais point de restriction, ni abandon d'un quelconque parent
- 1333. Ne sois pas pressé ou impatient et ne dis pas : "ma prière n'est pas exaucée" surtout ne désespère jamais..
- 1334. Il en est de demander tout ce dont tu as besoin, de même de dire "amen"; doit en faire de même celui qui entend la sollicitation
- 1335. On recommande de passer les deux mains sur le visage après l'achèvement de sa prière
- 1336. Celui qui respecte ces conseils en priant, aura satisfaction sans aucun doute

## LES MOMENTS OÙ ALLAH EXAUCE LES VOEUX

- 1337. Les moments sont, selon l'avis des connaisseurs : Le mois de "Ramadan" le jour de "Arafa<sup>35</sup>"
- 1338. La nuit du "qadr<sup>36</sup>" (de grandeur); la nuit, le jour et la grande heure bénie du Vendredi

<sup>35</sup> Arafa: Nom de lieu à la Mecque, où le pèlerin doit obligatoirement stationner

<sup>36</sup> Qadr (layla al) : La grande nuit bénie de la première révélation du Saint Coran. La date anniversaire se situe notamment dans le mois de Ramadan (du Jêune). Elle est dite Nuit de la Destinée, Nuit de la Détermination ou Nuit de la Décision.

- 1339. Il y a divergence d'esprit à situer cette heure bénie du Vendredi selon les Doctes "Sheih"
- 1340. Selon une opinion, c'est entre l'installation de l'Imam sur l'estrade dans la station assise et la fin de la prière
- 1341. Selon une autre : cette heure est le moment où l'Imam récite la Fâtiha
- 1342. La deuxième moitié de la nuit le milieu de sa dernière partie, le moment de la nuit dit aube "sahar" et les deux derniers tiers (2/3)
- 1343. Le moment de la prière celui de l'appel à la prière, le temps situé entre l'appel et le début de la prière dit "l'igâma<sup>37</sup>"
- 1344. Le moment de la prononciation des deux
- "hayya al-s-salâh" de l'appel à la prière (Nidâ) est un moment recherché pour toute personne angoissée, perplexe et impuissante.
- 1345. Lors de la mise en rang pour la guerre sainte ou pour la prière et aussitôt après les prières canoniques
- 1346. Lorsque, dans la mêlée, la bataille bat son plein contre les mécréants pour élever la voix d'ALLAH. Prends bien note de ce qu'on dit
- 1347. Immédiatement après une séance de lecture du saint Coran et notamment la dernière qui termine le livre; lorsqu'on boit l'eau de "zam-zam"
- 1348. Lors de la prononciation par l'Imam du dernier mot de la "Fàtiha" : "wala-d-dal-lîna", lors d'une assemblée de musulmans pour un quelconque motif légal

# LIEUX OÙ ALLAH EXAUCE LES PRIÈRES

1349. Lorsqu'on referme les yeux d'un mort (récemment mort), lors de la tombée de la pluie, lors des chants du coq ou des séances de "Dikr"

<sup>37</sup> Igama (Al) : l'annonce par le muezzin de la prière obligatoire

- 1350. Concernant ces lieux, on cite : les tournées rituelles autour de la Kaba et à Multazam<sup>38</sup>
- 1351. Lorsqu'on vient d'apercevoir la maison sacrée d'ALLAH, (la Kaba), entre les deux mots "ALLAH" en lisant la sixième (6e) sourate "Al Anâm" (s6 v 124)
- 1352. A l'intérieur de la Kaba, au puits de Zam-zam, puis à Safâ et à Marwa<sup>39</sup>, lors de la marche entre ces deux derniers lieux
- 1353. Immédiatement derrière le Maqam, à Mina, à Ârafa, il faut compter les trois "Jamra<sup>40</sup>"
- 1354. Ainsi, les sépulcres des Prophètes, ceux des vertueuses créatures et ceux des Saints

#### CEUX À QUI ALLAH EXAUCE LA PRIÈRE

- 1355. Quant à ceux dont la prière est exaucée, on compte parmi eux, le nécessiteux dans les transes, le musulman sincère
- 1356. Une quelconque personne victime d'une injustice, fût-elle un idolâtre
- 1357. Un père priant du mal contre son enfant, un homme vertueux qui s'impose de bonnes actions pour l'agrément d'ALLAH
- 1358. Un voyageur, un jeûneur jusqu'à la rupture de son jeûne, un Imam juste et bon
- 1359. Un bon fils priant du bien pour ses deux parents, un repenti des péchés qu'il avait commis
- 1360. Un bon musulman qui prie en bien pour un autre musulman en son absence, sans tache
- 38 Multazam : C'est l'endroit situé entre la porte de la ville de la Mecque et la pierre noire de la Kaba
- 39 Safa et Marwa: Deux collines situées à côté de la Mosquée dite Al Masjid Al Haram (la Mosquée sacrée) séparées par une distance qui doit être parcourue sept (7) fois par le pèlerin.
  40 Jamra: étymologiquement, ensemble de tribus ou d'autres choses, et par extension: l'ensemble des cailloux (de la grosseur d'une fève ou du noyau de datte) lancés. Ici le vocable désigne l'endroit où l'on jette ces cailloux pendant le pèlerinage (à la Mecque)

1361. Ces "adâbs" finissent ici, apprêtons-nous maintenant à noter ce que, en prose, le **DEYMANI** avait écrit.

# LA RECONNAISSANCE ENVERS ALLAH (SUITE)

- 1362. La définition du "sukr<sup>41</sup>" d'après celui qui le connaît, est d'attester que tous les biens viennent du Tout-Puissant
- 1363. En utilisant ces bienfaits, en parole et en action, dans ce qui requiert agrément d'ALLAH
- 1364. Il en est de s'humilier devant Sa Grandeur, il en est encore, il faut le savoir, de se montrer fier, voire orgueilleux devant le superbe richard
- 1365. On compte également le fait de vouer un culte exclusif à ALLAH dans nos actions pour l'amour de Celui qui est le Maître des personnes.
- 1366. Le "sukr" possède, selon l'avis des "sufîs", trois degrés hiérarchiques, supérieur, moyen et inférieur
- 1367. "Le supérieur consiste à adorer ALLAH ayant pour fin sa stricte vénération, le moyen a l'adorer dans le strict dessein de lui être obéissant"
- 1368. Le degré inférieur consiste à l'adorer pour un but, tels obtenir le Paradis ou être sauvé du tourment de l'Enfer
- 1369. Il en est du (sukr) l'espoir de réaliser son rêve de bonheur à lau-delà utilisant par l'action continue, les moyens traditionnels
- 1370. On appelle "Tamma" celui qui, sans utiliser les moyens et sans passer par les voies requises, désirerait naïvement en venir à ses fins
- 1371. L'espoir de ce dernier est appelé pure rêverie, sa paresse le trompe et il périt.
- 1372. La crainte accompagnée d'attrition parce que tu ignores ta fin (puisqu'inconnaissable) est un comportement sage et louable.

<sup>41</sup> reconnaissance envers ALLAH

- 1373. La sincérité et la satisfaction, accompagnées de l'abandon à ALLAH, constituent un excellent Comportement.
- 1374. Il en est la contemplation extatique, l'attention pieuse, de même de se contenter de la connaissance du Maître des destins de ton état (pour ne pas se plaindre)
- 1375. Il en est de purifier sa foi par l'eau de la repentance vers le Maître du genre humain,
- 1376. Se contentant du licite, tu arroses "ton jardin" avec des averses de dévotion et de bonnes actions
- 1377. La prière facultative, mais combien méritoire, à la levée du jour, dite "Al duhâ" et le fait de regretter amèrement d'avoir manqué une adoration d'ALLAH le Bienfaiteur
- 1378. L'observance de toute cause pouvant entraîner une mauvaise fin
- 1379. Qu'ALLAH, le Clément, nous en préserve, tout le temps, au nom du Seigneur des humains **AHMAD**
- 1380. Sur lui les meilleurs saluts et paix, sur sa Famille et sur ses Compagnons, les nobles illustrés
- 1381. Il y a parmi ce qu'on doit refouler l'amour de ce monde qui s'empare du coeur d'un humain
- 1382. Par une plongée définitive en y consacrant tout souci et tout soin,
- 1383. Avec la thésaurisation des biens, le coeur complètement absorbé dans la passion de la fortune
- 1384. Il faut noter l'obstination de l'homme dans les péchés et les innovations blâmables, l'hypocrisie et les vices insignes
- 1385. Il faut éviter, écoute bien ce que je dis, le fait de formuler des critiques à l'encontre des Saints

- 1386. De les nier, de réfuter leurs déclarations concernant les choses cachées et les secrets qu'ALLAH, Très-Haut leur confie.
- 1387. Seuls l'ignorant ou le jaloux, dis-je, les dénigrent et contestent leurs privilèges.
- 1388. Pourquoi calomnier un Serviteur d'ALLAH qui se détache des créatures pour mieux servir le Maître de L'univers avec ferveur et dévouement
- 1389. Comment dénigre-t-on celui qui craint dûment son Seigneur et qui immole toutes ses passions à l'amour d'ALLAH Très-Haut
- 1390. Comment peut-on mépriser celui dont ALLAH le Maître de tous, s'occupe de manière particulière, de son sort et de toutes ses affaires
- 1391. ALLAH écarte Satan de son voisinage et le protège contre toutes craintes et tristesses
- 1392. Lui confère la force de maîtrise son âme charnelle, de sorte qu'elle n'aura jamais d'emprise sur lui, et l'a éloigné de l'erreur
- 1393. Lui dévoilant Ses sciences cachées ainsi que tout secret qui lui advient.
- 1394. Si jamais leurs propos hermétiques te rendent perplexes toi qui es profane, évoque la déclaration du sage **ÀBD-AL WADUD**
- 1395. "Je ne comprends pas, quant à moi, les propos des Saints, car moi, je suis ce que je suis et eux, ce qu'ils sont"
- 1396. Il peut arriver. dis-je, à l'un d'eux de transgresser en apparence la lettre de la loi (la Sharia), et les gens le détestent pour cette raison
- 1397. **MUHAMMAD AL GALAWI**, le savantisssime qu'ALLAH lui accorde Son bienfait le plus complet, dit:
- 1398. "Quiconque attaque le poème des Saints du côté de la grammaire ou de la prosodie, est une personne éprouvée"

- 1399. Avoir bonne conviction en eux constitue une sainteté, mais formuler des critiques à leur endroit, est un délit
- 1400. L'histoire du disciple, dis-je, de notre Sheih dans son ouvrage "Junnat al-murîd", illustre cette thèse
- 1401. Celui qui veut se rendre compte de la valeur des Saints aux yeux du Maître du Trône et de leur considération, n'a qu'à se référer
- 1402. Au texte de l'ouvrage intitulé "Jidwat al-anwâr fil- dabbilân manâsib al ahyâr" (Sources des lumières dans la Défense de la valeur des saintes élites)
- 1403. Par **SIDI AL MUHTÀR**, l'homme des secrets, que le Seigneur Créateur l'agrée
- 1404. "Certes, il est plus difficile, nous dit-il, de reconnaître le Saint que de connaître ALLAH, le Très-Haut"
- 1405. Car la grandeur du Très-Haut est évidente elle n'est point cachée à quiconque réfléchit bien
- 1406. Quant au Saint il est dissimulé partout où il se trouve, parmi les créatures humaines
- 1407. Mangeant, buvant comme tout être vivant, il agit et réagit de la même manière que les autres et subit le mal
- 1408. Mais, malgré tout, les Saints sont des élus cachés dans les lieux secrets de l'enceinte scellée du Tout-Puissant, seuls leurs semblables les reconnaissent
- 1409. Chacun d'eux possède deux lumières selon l'information des savants de la gnose
- 1410. Une lumière d'attraction attirant celui à qui ALLAH doit faire miséricorde et une lumière de répulsion qui repousse le damné
- 1411. Quiconque les croît dans leurs états mystiques, profitera des dons grâcieux d'ALLAH, le Maître absolu

- 1412. Mais, être injuste envers eux en les réfutant, est une attitude coupable qui n'aura pour salaire que le malheur, ceci est très sérieux
- 1413. Le comportement des Saints, est aussi divergent que celui des Prophètes ainsi que leurs états respectifs
- 1414. Parmi eux, il y a des individus qui ne manifestent aucun "charisme" alors qu'ils sont au sommet de la "wilaya<sup>42</sup>"
- 1415. Il y en a qui opèrent des charismes sans avoir réalisé le parfait équilibre dans la voie de la "Sunna" traditionnelle
- 1416. Il y en a qui volent dans les airs, ou marchent sur l'eau
- 1417. Il y en a qui parlent aux arbres, d'autres parlent aux cailloux, au pierres
- 1418. Il y en a qui sauvent leurs disciples du danger alors qu'ils se trouvent loin d'eux
- 1419. Certains ne sont capables de conjurer le péril que si le disciple qui les appelle, est proche d'eux.
- 1420. Mais tout disciple qui appelle à son secours, S'il est attaché à celui qu'il appelle
- 1421. Avec une parfaite confiance en lui, ALLAH Très-Haut le sauve au nom et par la bénédiction de ce Saint et améliore son sort
- 1422. Il y en a qui abonnissent l'état d'un disciple par un simple regard et le garantit du mal
- 1423. Il y en a qui parfont l'état du serviteur alors qu'il se trouve assis loin d'eux
- 1424. Mais la condition de l'efficacité et de tout profit est, à l'avis de tous, la sincérité du disciple et sa bonne intention
- 1425. Ainsi que son attachement indéfectible au Saint qu'il appelle. Heureux est celui qui aspire et s'engage fermement sans aucun doute!

<sup>42</sup> la sainteté

- 1426. Quiconque fréquente ces Saints, convaincu et animé d'un amour sincère, se réjouira demain
- 1427. Pourquoi pas? ces Saints sont les gens de l'Intimité (avec ALLAH) grâce à leur parfaite conviction, par l'exclusivité de leur culte et par leur conduite excellente
- 1428. Nous prions ALLAH de nous mettre au nombre de ceux qui donnent leur plein assentiment à tout ce qu'ils déclarent
- 1429. Nous L'implorons de les rendre tous aimables à notre coeur ainsi que tous ce qui les suivent
- 1430. Au nom du serviteur suprême **AHMAD**, qu'ALLAH prie sur lui et lui accorde son salut éternel
- 1431. Abordons maintenant, en détail, le sujet que nous avons entamé, mais brièvement, je veux parler des causes efficientes de la damnation
- 1432. Il faut compter parmi ces causes le fait de se faire passer frauduleusement pour un Saint<sup>43</sup> le fait de simuler, de contrefaire des charisme afin de paraître grand aux yeux des gens
- 1433. Celui qui cherche, dis je, l'efficacité dans l'action n'a qu'à fréquenter les parfaits Saints
- 1434. Car c'est un fait évident que la plu]part des "Sheihs" de notre époque sont, des fourbes, des coquins
- 1435. Il y en a parmi eux, qui ont une propension à dominer, cherchant sans scrupule, à subjuguer les esprits par leur ascendant
- 1436. Et cela, sans savoir distinguer entre les obligations divines dites "fard" et les traditions prophétiques (dites "sunna")
- 1437. Ces vilains rusés, se targuant de perfection et de sainteté, accablent les, gens par leurs multiples et diverses relations

<sup>43</sup> un "walî"

- 1438. S'il t'arrive de louer à côté de l'un d'eux, un autre chef spirituel, jaloux et passionné, il suffoque de colère
- 1439. Au contraire, quand on critique un autre, il se réjouit à l'écouter et sa figure rayonne, s'agissait-il d'un Sheih dont tout le monde connaît la vertu et la sainteté
- 1440. Il ne lui fait plaisir que d'être seul à être loué et exalté parmi les créatures humaines
- 1441. Quand, en quête d'un guide éclairé, ton choix porte sur un autre que lui, il en prend ombrage et s'irrite
- 1442. Malheur à lui! s'il était désintéressé, s'il n'avait d'autre objectif que le salut exclusif de ce disciple
- 1443. Il aurait plaisir à le voir sauvé n'importe où, et par n'importe qui, et son départ ne lui importerait guère
- 1444. Les chefs religieux de ce genre sont parmi les mercantiles, après au profit matériel, il faut les fuir
- 1445. Le "sheih" qui se croit au-dessus des serviteurs d'ALLAH n'est point à aborder, éloigne-toi de son voisinage, toi qui es vrai aspirant
- 1446. La Bonté d'ALLAH n'est point restreinte, Il comble qui il veut parmi Ses serviteurs
- 1447. Le célèbre proverbe relatif au jaloux renferme une sagesse, soit : "certes, un jaloux n'est jamais noble (de caractère)"
- 1448. Comment pourrait-il être noble alors qu'il aime et souhaite la perte de tous les biens à ses frères croyants
- 1449. Tu vois certains de ces faux chefs religieux (assoiffés de fortune et de prestige) la tête enturbannée, la figure soigneusement voilée
- 1450. Cherchant par ce fait à ressembler aux vrais chefs spirituels, probes et vertueux dont le souci n'est tout le temps, que d'obtenir l'agrément d'ALLAH Très-Haut

- 1451. Ces aigrefins-là évoquent très souvent ALLAH par leur langue alors que leur coeur reste parmi les plus corrompus de ce monde
- 1452. Ils affichent un ascétisme fervent à travers lequel ils ne visent que l'acquisition de biens et du prestige
- 1453. Certains "Sheihs" prétendent ne pas manger les produits de la culture du sol et dissimulent pudiquement leur perfidie
- 1454. Ils ambitionnent d'être comptés parmi les vrais combattants qui luttent héroïquement contre l'âme "charnelle" et dont le but unique est ALLAH
- 1455. Or si de tels hypocrites restaient seuls près d'un récipient de son, ils en useraient largement, il faut se méfier de ces gens-là
- 1456. Ils ignorent que le fait de manger, comme les autres, des produits de la terre, constitue pour eux une louange dans la "Sharia"
- 1457. Tu peux voir certains d'entre eux se refuser à regarder les femmes, la tête et la figure toujours voilées
- 1458. Se faisant ressembler aux Docteurs de la loi les plus scrupuleux qui appliquent rigoureusement leurs sciences dans la probité et l'humilité parfaite
- 1459. Pourtant si ce n'était les yeux des gens qui le regardent, ils tenteraient ces femmes pour adultère ou pour autres indécences.
- 1460. Certains prétendent parvenir à la proximité d'ALLAH, abandonnent les actions pieuses et périssent
- 1461. Ils ont été trompés par leur manque de discernement, de clairvoyance
- 1462. Le vrai sens du vocable "Al Yaqîn" dans la seizième (16e) Sùrate : "Al Hijr" V. 15, signifiant la mort, leur échappe; ils lui prêtent le sens étymologique qui signifie "sécurité" ; c'est plutôt ce sens-ci "adorer ALLAH jusqu'à la mort et non adorer ALLAH jusqu'à ce que tu aies le salut assuré dans la vie"

- 1463. Tant que tu n'as pas la chance de rencontrer un vrais sauveur contente-toi de ce que les vertueux anciens nous ont laissé dans leurs écrits
- 1464. C'est la loi de l'Envoyé élu de (ALLAH) que ALLAH l'infaillible lui accorde Salut et Paix
- 1465. Je te conseille de n'être ni borné, ni extrémiste, mais de rester dans le juste milieu suivant la Tradition prophétique
- 1466. On rapporte qu'être juste dans la bonne voie (la sunna), constitue le point culminant de la vertu et de l'honneur charismatique
- 1467. N'accorde point ta confiance à quiconque se présente sous les apparences d'un Sheih à notre époque
- 1468. Tout ce qui a une forme arrondie n'est pas un gâteau et Tout point lumineux n'est pas la lune
- 1469. Non! toute eau n'est pas "Salsabil" et l'acide n'est pas, non plus, le miel
- 1470. O homme lucide, tout ce qui illumine la nuit n'est pas un feu pouvant réchauffer le voyageur! (transi de froid)
- 1471. Examine les hommes avant de prendre un compagnon et ne suis jamais un novice ou un homme intéressé
- 1472. Il peut arriver que tu méprises une personne alors qu'elle possède tous les honneurs.
- 1473. Ne mésestime jamais un serviteur d'ALLAH à cause de l'humble habit qu'il porte ou à cause de sa toilette négligée
- 1474. Que de personnes en mauvaise toilette vestimentaire, mais pleines de lumières et de secrets divins
- 1475. Que d'hommes honorables et exaltés aux yeux du monde, tels des Pôles de l'univers partout où ils passent

1476. Dont la renommée est très répandue dans le pays, alors qu'auprès d'ALLAH, ils ne sont nullement mieux cotés qu'un singe

Quelques oeuvres utiles sur la base des sourates co-

- 1477. Revenons aux règles de bonne conduite, données en prose dans un ouvrage où il est question des "surates" du "Qurân"
- 1478. Des versets excellents et les mentions des Noms d'ALLAH (qui réunissent tous les avantages) soyez courageux et clairvoyants (il le faut bien)!
- 1479. Et notamment quand on voit que la vie est de courte durée et le temps insuffisant, soumettez-vous à ALLAH, qu'il soit exalté! Et éloignez-vous de tout ce qui nuit
- 1480. La lecture de la "sùrate" "Al Mulk" (S.67) chaque nuit, préserve l'homme de toute frayeur dans la tombe
- 1481. Celui qui prie tous les jours deux "rakâ" après la prière d' "Al Isa" récitant dans ces deux "rakâ"
- 1482. "Al Mulk" et "As Sajdat" (S.32) ALLAH Trés-Haut lui accorde la rédemption des fautes qu'il avait commises
- 1483. Et l'élèvera demain à un haut rang et lui enregistrera un bienfait à la place de chaque faute commise
- 1484. L'homme acquiert aussi, grâce à ces deux surates des avantages et la réalisation de ses voeux
- 1485. Les deux sûrates de "Al Âwâne" (S.2) et "Al Imrâne" (S.3) suffisent comme argument, demain dans la tombe (pour répondre aux anges interrogateurs)
- 1486. Si tu lis la "sùrate" de "Al Awâne" (S.2) dans une chambre, par peur des "Jinn" et de Satan

- 1487. Ni Satan ni aucun démon ne pénétreront pour trois jours dans cette chambre
- 1488. Quiconque lit ces deux sùrates en entier, pendant la nuit afin d'obtenir un profit
- 1489. ALLAH le clément l'élève au rang des adorateurs dévots parmi ses créatures et il ne sera jamais mésestimé
- 1490. Celui qui lit "Al Imrâne" (S.3) un jour de Vendredi, les anges prieront avec humilité pour lui
- 1491. Du début de la lecture jusqu'à la nuit, d'après une relation rapportée
- 1492. Certes, le verset de "Al Kursiyy" (Ayatu-l-Kursiy), vaut le quart(1/4) du Coran en lecture
- 1493. Quiconque le lit, après une prière obligatoire, acquiert le meilleur viatique
- 1494. Car, rien, si ce n'est la mort, ne le sépare plus du Paradis de son Seigneur
- 1495. Il te suffit de lire les versets se trouvant à la fin de la sùrate de "Al Âwane" (S.2)
- 1496. Si tu lis la fin de "Al Imrâne" dans une nuit, désirant l'agrément d'ALLAH le Clément
- 1497. Ton Seigneur, qui est fort au-dessus de tout, note à ton profit, une récompense égale à celle d'une personne ayant prié toute la nuit
- 1498. Si tu lis la sùrate de "Al Duhàne" (S.44) dans une nuit, tu te réveilles le matin pur et exempt de tout péché
- 1499. Car soixante six mille (66.000) anges implorent auprès du Seigneur la rédemption de tes péchés
- 1500. Sache, o mon ami, que la sùrate "Ar-Rahmane" est (S.55) appelée la reine du Coran

- 1501. On rapporte que la lecture de la Sùrate de "Al Hadîd" (S.57) du début jusqu'à la fin du verset six équivaut à la récitation de mille (1000) versets en récompense
- 1502. Les deux surates de "Al-Kâfiroun" (S.109) et de "An Nasr" (S.110) équivalent en lecture, au quart du Coran
- 1503. Chacune des deux sùrates "Al Àdiyât" (S.100) et "Idà Zulzilat" (S.99) équivaut à la moitié du livre saint
- 1504. O, mes frères, la surate de "Al Ihlàs" (S.112) équivaut, sachez-le, au tiers du "Quràn"
- 1505. Si tu la lis chaque jour, deux cents (200) fois, mon ami,
- 1506. Tu obtiens le pardon de tes péchés pendant cinquante (50) ans, sauf les dettes que tes créanciers réclament
- 1507. Si tu la récites en prière ou à n'importe quelle heure
- 1508. Ton Seigneur te fait une assurance contre l'Enfer, prends donc l'habitude de la lire
- 1509. Quiconque la lit douze (12) fois après la prière du matin, sera traité comme ayant lu
- 1510. Tout le Coran quatre fois et sera considéré parmi les meilleurs habitants de la terre au jour du Jugement
- 1511. Puis, les deux surates qui viennent immédiatement après elle dans le livre, sont les meilleures choses par lesquelles tu cherches refuge en ALLAH suis- les
- 1512. Il n'y a ni dans la Thora, ni dans l'Evangile, de semblables "sùrates", ni même dans ce Coran ("Quràn")
- 1513. Si tu les lis sept (7) fois avec la "Fàtiha" (S.1) et "Al Ihlàs" (S.112) tous ces sept (7)
- 1514. Cela après la prière du Vendredi, avant toute parole profane, la station assise demeurant, ALLAH t'accorde son Salut et te protège

- 1515. Contre tout mal que pourrait craindre un homme jusqu'au vendredi suivant, d'après l'ensemble des traditionnistes
- 1516. La lecture de la "sûrate" "Al-Kahf" (S.18) le Vendredi, constitue le moyen le plus éminent pour acquérir des avantages
- 1517. Si, désirant l'agrément d'ALLAH, tu la lis ce même jour, ton Seigneur t'illumine la distance qui te sépare de la Kaba
- 1518. Si on la lit un vendredi, elle illumine jusqu'au vendredi suivant au profit du lecteur
- 1519. Quant au lecteur de la "sùrate" de "Yâ Sîne", (S.36) il se verra pardonner toutes ses fautes
- 1520. Mon ami, si tu lis tous les jours, sans interruption, le verset de "Al-Kursiyyi" jusqu'à " ... Al Âzîmi" (fin du 2e verset)
- 1521. La "sùrate" de "Al-Duhàn" in extenso et le début de "Al gâfir" "surate" n. 40 jusqu'à "Al-Masîru" (fin du deuxième verset)
- 1522. Tous les jours, matin et soir, on te préserve de tout danger à tout moment
- 1523. Quiconque récite la formule "Subhâna dil Mulki Wal Malakûti-Subhâna Dil Izzati Wal Jabarûtî -Subhâna - I-Hayyi -L- Ladî Là Yamûtu Subûhun Qudûsun Rabbu-I-Malâ Ikati War-Rûh"

## **Traduction**

Gloire au Maître de l'Univers matériel et Spirituel! Gloire au Maître de la Puissance et de la Force!

Gloire au Vivant qui ne meurt jamais, qu'll soit tout glorieux, tout saint Lui, le Maître des anges et du grand Esprit "AL-RUH"

1524. Une fois dans un jour, dans une semaine ou dans un mois, verra dans l'année, ALLAH le Maître des choses, lui pardonner tous les pêchés

1525. Qu'il aurait commis dans cette année (conformément au rapport de **AL GAZÂLÎ**)

1526. La meilleure formule de demande de pardon dite le "Seigneur des "Al istig fàr" ", quiconque la récite matin et soir, obtient satisfaction

"Allâhumma, anta rabbî, lâ ilâha illâ anta halaqtanî wa anâ abduka wa anâ alâ ahdika wa wa-dika mastata-tu a-ûdu bika min sarri mâ sanà-tu abû -u laka bini matika alayya wa abû-u laka bidan-bî fag fir lî fa-innahû la yagfiru-d-dunù ba illâ anta"

## **Traduction**

"O, Seigneur, Tu es mon Maître, il n y a de Divinité que Toi, Tu m'as crée, je suis Ton esclave, j'observe tes ordres et attends Ta Promesse selon mes possibilités.

Je me réfugie en toi contre le mal de mes actions, je recours à Toi pour la reconnaissance de Tes Bienfaits en ma faveur et je recours vers Toi pour mes péchés

Accorde-moi la rédemption de mes péchés car nul, si ce n'est Toi, ne peut accorder la rédemption des péchés».

1527. O frère! chaque fois qu'on veut t'entretenir de colifichets, recours au "Tasbîh" et au "Tahlîl"

1528. Ou bien réponds par la louange (d'ALLAH) ou par la négation en disant:

"Subhâna-l-lâhi wabi-hamdihî Subhâna-l-lâhi-l-âzîm" ou bien "Subhâna l-lâhi-wal- hamdu li-l-lâhi wa-l la ilâ ha illa-l-lâhu wa-l-lâhu akbar walâ hawla walâ quwata illâ bil-lâhi-l'âliyyi- l-azim"

Cela est plus avantageux, plus valeureux que ce bas-monde et tout ce qu'il contient

## **Traduction**

Gloire à ALLAH! louange à ALLAH! (2e formule - la négation) Il n'y a de Divinité qu'ALLAH, ALLAH est grand! Il n'y ni moyen, ni force si ce n'est par ALLAH le Très-Haut et le TrèsGrand

- 1529. Refusant ce pouvoir à quiconque autre qu'ALLAH notre Seigneur, ou employant d'autres formules pour demander, nuit et jour, le pardon d'ALLAH et en méditant également
- 1530. Chaque fois que le sommeil assaille tes paupières, combats-le par des "raka"; de la sorte, tu triomphes
- 1531. Ne verse jamais dans la paresse, car la vie est fugitive, il est sage d'éviter de perdre son temps.
- 1532. O frère, laisse la médisance, laisse l'ostentation dans les actes et aussi la fierté, laisse la jalousie et la présomption
- 1533. Le manque de pitié pour le genre humain, l'amour de se distinguer, d'être considéré au-dessus des gens de ta génération
- 1534. Quiconque réunit ces vices ou qui est entaché d'un seul (de ces vices) perd tout et périt
- 1535. Car cela cause le refus, par ALLAH, de ses bonnes actions, il importe alors d'être intelligent
- 1536. Notre chef **AL GAZALI** s'est étendu sur ce sujet, qu'ALLAH lui accorde éternellement son agrément
- 1537. L'origine en est un "logia" provenant du meilleur Envoyé, à propos duquel a pleuré **MUÂD IBN JABAL**
- 1538. En bref le contenu de ce récit est que le Prophète d'ALLAH, salut et paix sur lui
- 1539. A pris un jour, **MUAD** en croupe sur le dos de sa monture, (qu'AL-LAH qui l'a préservé de l'impiété et du malheur lui accorde Son agrément)
- 1540. L'Elu leva son regard vers le ciel, louant ALLAH le Bienfaiteur
- 1541. Et après avoir médité quelque temps, appela **MUAD**, qui lui répondit "labbayka", O meilleur des Créatures humaines!

- 1542. Le Prophète lui dit : "Je vais te faire une prédication utile, si tu l'appliques
- 1543. Mais si tu l'oublies, tu annules ton argument devant le Maître du ciel"
- 1544. Puis il lui fit le récit (dont il est question aux vers
- 1530 et suivants) jusqu'à la fin, l'angoisse et la peur lui serrèrent fortement le coeur
- 1545. **MUAD** pleura par la suite, (qu' ALLAH lui accorde Son agrément ainsi qu'à tous ses frères musulmans)
- 1546. Revenons, encore une fois, sur les "adâb" qui doivent constituer la fin de ce livre
- 1547. Le fait de se soucier, disons-nous, des choses auxquelles ALLAH attache une bonne fin de vie, fait partie des "adâb"
- 1548. Nous avons réalisé une bonne fin ici pour notre ouvrage, nous prions ALLAH d'en faire de même pour notre vie
- 1549. Par Sa Grâce et par Sa Générosité, par Sa Bonté, Sa Mansuétude rayonnante
- 1550. MASSALIK AL JINÂN (Itinéraires des Paradis) a pris fin ici, par la Grâce de notre Seigneur Munificent
- 1551. Louange à ALLAH qui nous a permis de terminer notre ouvrage qui nous avait tant préoccupé
- 1552. Cette prose versifiée qui, dés son achèvement, surpasse en valeur et en beauté, la grosse perle, le corindon et le corail
- 1553. Dotée du pouvoir de la purification des coeurs qu'elle débarrasse de tout ce qui mène à la carence
- 1554. Elle renferme en sagesse mystique, une qualité qui, par sa quasi perfection, pourrait remplacer tous les livres du genre

#### Massaâlikal Jinân

- 1555. Par la Grâce de l'Auguste, du Majestueux. Qu'ALLAH bénisse cet ouvrage de manière à m'accorder la satisfaction de tous mes besoins!
- 1556. Qu'ALLAH fasse de cet ouvrage un itinéraire menant au Paradis pour quiconque s'engage dans sa voie
- 1557. Je sollicite, comme récompense, par Sa pure Bonté, Son Agrément, Son Pardon et Sa Grâce
- 1558. La joie, la lumière et la garantie contre tout châtiment dans la tombe, et contre le tourment au jour de la grande Terreur
- 1559. Qu'ALLAH accorde et continue d'accorder salut et paix à celui qui nous a tirés des ténèbres
- 1560. MUHAMMAD, le meilleur Prophète, qui a abonni l'état du proche comme celui du lointain
- 1561. A sa Famille, à ses Compagnons adorateurs d'ALLAH et à toute personne qui suit leur chemin, parmi les serviteurs
- 1562. Tant que la science (religieuse) profitera à son versificateur qui l'enseigne par la Grâce d'ALLAH et lui procurera une heureuse fin.
- O Seigneur accorde salut et paix à notre maître MUHAMMAD.